# د. عبد الله الطارقي



قراءة في

رسالة في بيان استعمالات لفظ النفس في كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم

جمع الفقير إلى الله تعالى عبد الله بن عثمان بن موسى المعروف بمستجي زاده (ت: ١٥٠ه)

تقديم

أ. د . عبد العزيز بن علي الحربي رئيس مجمع اللغة العربية بمكة المكرمة

#### د. عبد الله الطارقي

# نفسٌ واحدة

قراءة في

"رسالة في بيان استعمالات لفظ النّفس في كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم.

لعبد الله بن عثمان بن موسى المعروف بمستجي زاده (ت: ١١٥٠هـ).

تقديم

أ.د. عبد العزيز بن علي الحربي رئيس مجمع اللغة العربية بمكة المكرمة فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

#### نفس واحدة: قراءة في "رسالة في بيان استعمالات لفظ النفس في كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم لمستجي زاده".

د. عبد الله الطارقي

ردمك: ٦-٩٧٩-٦٠٣-،٣-١٥٧٩ ومك ٩٧٨-٦٠٣-١-النفس ٢- الروح ٣- القرآن – مباحث عامة أ. العنوان

ديوي ۲۱٤٫٥

رقم الإيداع: ١٤٤٠/١١٤٧٨ ردمك: ٦-٩٧٨-٣-٠٣-١٠٣٩

تنسيق: الأستاذ: فهد بن محمد العفيف صف وإخراج: الدكتور: عدنان فطاني غلاف: الفنان: معاذ الشرفي معالجة: المصمم: حسين الطارقي

### الطبعة الأولىٰ ١٤٤١هـ - ٢٠١٩م



لبرادم الدحن الرحيم وبرنستعنى

# المحتويات:

| تقديم                                       |
|---------------------------------------------|
| نفس واحدة!٧                                 |
| الفصل الأول:ه                               |
| أولًا: بين يدي المخطوط:٧                    |
| ثانيًا: سبب العناية بالمخطوط:               |
| ثالثًا: ترجمة المؤلف:                       |
| رابعًا: إثبات نسبة المخطوط للمؤلف وعنوانها: |
| خامسًا: نسخ المخطوط:                        |
| الفصل الثاني: تحليل نص المخطوط:             |
| أولًا: بين يدي تحليل نص المخطوط:٧           |
| ثانيًا: الألفاظ المفتاحية عند المؤلف:       |

| ثالثًا: مركز دلالات النص:                         |
|---------------------------------------------------|
| رابعًا: تفكيك نص المخطوط:                         |
| خامسًا: التحليل النقدي:                           |
| سادسًا: إعادة تركيب النص بعد التفكيك والتحليل: ٧٠ |
| سابعًا: الموقف من المؤلف:٧١                       |
| الفصل الثالث: نص الرسالة محققًا ٩٧                |
| أولًا: بين يدي النص:                              |
| ثانيًا: النص محققًا:                              |
| الفصل الأول:                                      |
| الفصل الثاني:                                     |
| الفصل الثالث:                                     |
| الفصل الرابع:                                     |
| الفصل الخامس                                      |
| الفصل السادس:ا                                    |
| الفصل السَّابع:                                   |
|                                                   |

| ١ | ٣ | • | ١  | • | • | <br>• |  | • | <br>• | <br>• | <br>• | • |     | • | • | <br>• |   |   |    | • |    | • | • |   | •  |     |   | •  | • |    | •  | :   | مة       | ات  | خ  | - |
|---|---|---|----|---|---|-------|--|---|-------|-------|-------|---|-----|---|---|-------|---|---|----|---|----|---|---|---|----|-----|---|----|---|----|----|-----|----------|-----|----|---|
| ١ | ٤ | ٧ | ۲. |   |   |       |  | • |       | <br>• | <br>  | • |     | • |   | <br>  |   |   |    | • |    |   |   |   |    |     |   | •  |   |    |    | ڙا. | <u>_</u> | ئيـ | ÷  | أ |
| ١ | ٥ | ١ | ١  |   |   | <br>• |  | • |       | <br>• |       |   | • • |   |   |       | • | • | لا | , | لو | ط | خ | Z | ٥- | بال | ٠ | ية | Ŀ | عن | ال | 2   | ب        | -1  | ىر | ٥ |

تقديم

الدكتور عبد العزيز الحربي

ألقىٰ إليَّ الدكتور/ عبد الله الطارقي، كتابه "نفس واحدة"؛ لأنظر فيه، وأقدِّم له. ونظرت فيه علىٰ عجل، والتقديم يحتاج إلىٰ قراءة بأناة، ولكن حسن تقسيم الكتاب، وجودة سبكه، وسهولة تركيبه، مع ثقتي بإجادة المحقق .. كل ذلك كفاني مؤونة النظر بتحقيق وتدقيق.

وموضوع الكتاب شائق شائك:

أما تشويقه، فمن وجوه:

منها: حسن الدراسة التي قدمها المحقق، ولا يكون ذلك إلا عن جودة التصور.

ومنها: براعة المصنف في تركيب العبارة، وجمال الأسلوب.

ومنها: موضوع الكتاب، وهو النفس، والنفس تشتاق إلى معرفة ما بتعلق ها.

ومنها: ولعي بكل دراسة لها تعلق بموضوع النفس، وقد كتبت في ذلك مقالات، وصنفتُ كتابين، أحدهما: "خبايا النفوس"، والآخر "معاني الرُّوح" في القرآن الكريم، وهو شبيه بموضوع الكتاب المحقق.

وأما كونه شائكًا؛ فلتداخل بعض معاني النّفس في بعض، ولاختلاف أهل العلم في بعض المعاني، وللخلط بين المعنىٰ الأصلي، والمعنىٰ المراد.

وقضيت مدة من الزمن أُرجح فيه وجود نفوس متعددة في الذات الواحدة، ثم بدالي رجحان أنها نفس واحدة متشكلة، تارة تكون مطمئنة، وحينا لوامة، وآونة أمارة، ووقتًا راضية .. إلخ.

ولا يكون ذلك لكل صاحب نفس.

و من العلماء من يجعل الروح والنفس بمعنى واحد، والصحيح أن بينهما عموما وخصوصا وجهيا، يلتقيان في النفس التي بها حياة البدن، ثم يكون لكل منهما معان.

وفي ذلك يقول السيوطي:

4

والروح والنفس هما شيئان وقيل: شيء واحد، والثاني

اختاره العلامة ابن القيم لما رآه من دليل قيم

وعلىٰ هذا يندرج المعنىٰ الثالث، الذي ذكره المصنف، في المعنىٰ الثاني، وكذلك المعنىٰ الرابع هو بمعنىٰ النفس التي في باطن الإنسان، ولكن عبر فيه بالجزء عن الكل، وكذلك المعنىٰ الخامس، ومثله المعنىٰ السابع كالمعنىٰ السابع كالمعنىٰ النخامس (الروح مع البدن)، فهذا والذات يستويان، وكذلك المعنىٰ المعنىٰ الشامن، نحو: ﴿لَقَدُ جَاءَكُمُ رَسُوكُمُ مَسُوكُمُ مَسُوكُمُ مَنَانَ منكم، أي: من ذواتكم.

وأما ما استدركه الدكتور/ عبد الله على المصنف فموضع نظر.

وقد استدرك عليه ثلاثة معان، قال: إن المفسرين ذكروها، وهي:

النفس بمعنىٰ العقل، والنفس بمعنىٰ آدم، والنفس بمعنىٰ الأخ.

وأرئ أنه لا حاجة إلى الاستدراك؛ لأن المعنى الأول لا دليل عليه، وإطلاق النفس على العقل اصطلاح كلامي، وإطلاق على آدم عائد لمعنى الذات، أي: من ذات واحدة، والمراد آدم، وإطلاق النفس على الأخ غير دقيق؛ لأن قوله تعالى: ﴿فَسَلِمُواْ عَلَىٰ الْخُواْ عَلَىٰ أَنفُسِكُم ﴾، أي: على ذواتكم، فقولوا: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، أو: ليسلم بعضكم على بعض، كقوله تعالى: ﴿وَلَا لَلْمَا الْسُلُوبُ ﴾، والنفس ههنا بمعنى الذات، وإنما جاء الكلام بهذا الأسلوب على ضرب من المجاز.

والحاصل: أن معاني النفس كلها تؤول إلى معنى واحد، وهو الذات، غير أنها تطلق -أحيانًا على ما به حياة الإنسان، وأحيانًا على ذلك وعلى البدن.

وكذلك المعنى الأول الذي هو الذات الإلهية هو هو.

هذا ما ظهر لي بإيجاز، لا أرئ أنه في حاجة إلى تفصيل.

ولعل المحقِّق الطَّارقي، يطرق المو ضوع بشيء من التفصيل في الدِّراسة بعد إعادة النظر، وأن يحقق النظر في قولي، وكل يخطئ ويصيب.

وشكر الله له عمله، وبحثه، ودأبه؛ فهو ذو جد ونباهة منذ صباه، وكان أيام تدريسي بالمسجد الحرام، قبل نحو من ثلاثين عامًا، أحد النجباء، الفائقين أقرانهم، وهو اليوم على تميزه ودأبه.

وإنما يتميز طالب العلم حقا، بالتحرر من ربقة التقليد، على علم وبصيرة.

والله الموفق والهادي.

وكتب

أ.د. عبد العزيز بن علي الحربيرئيس مجمع اللغة العربية بمكة المكرمة

نفس واحدة!

هذه النّفس الواحدة أعيت الفلاسفة وذوي المحابر، وهرم في طلب البحث عن كنهها الأكابر، فقد أعادتهم جميعًا بغير يقين عنها!

وكأن القبض على معناها دونه خرط القتاد، لأنها تستعصي على الدرس والتشريح ... إذ ليس لها أعضاء تشريحية أو غدد أو أحماض أمينية ... فحقائقها تشكل ثغرة معرفية كبرى ١٠٠٠.

وستبقىٰ تلك الثغرة المعرفية -مع غياب بيان الوحي-؛ لأن (نفس) الإنسان أعظم مما يمكن أن تقوله عنها العلوم مجتمعة! ".

ولأجل كل ذلك نجد أن استنطاق جهد العلماء في العناية بالنّفس وعلومها وقضاياها من خلال الرجوع للتراث الإسلامي

<sup>(</sup>١) انظر: رحلتي الفكرية، لعبد الوهاب المسيري، دار الشروق (ص٣٠٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: الإسلام بين الشرق والغرب، لعلى عزت بيغو فيتش، دار الشروق (ص٥٧).

7.

تقدمٌ نحو تلك الثغرة المعرفية، وإسهام لحل أسرار ذلك اللغز من معارف الوحى وعلومه!

إن تجربة علماء التراث في العناية بالمباحث النفسية أمر مبهر، جدير بالعناية، وخليق بالاهتمام؛ وتأتي أهمية ذلك في التمكين من استثمار تلك الثروة لاقتراح حلول جديدة، والاستفادة من التجارب لإيجاد أجوبة عن بعض السؤالات العصرية التي لم تزل مفتوحة بلا جواب، أو تلك التي يمكننا إعادة النظر فيها! فكم من مقولات سارت بها الركبان؛ بُنيت على مقدمة مغلوطة ومفهوم منتحل!

ناهيك عن الثمار الجليلة التي نجنيها من هذا الصنيع، وأولها: إعادة بناء صلة العلوم النّفسية بالدّين؛ لأن البحث النّفسي المترجم منبت الصلة عن الدّين من أول مرة، وهذا أشبه بالمسلمة التي لا ينكرها النّفسانيون، ولهذا حين ننجز بناء ذاتنا الخاصة في العلوم النّفسية، بالاتصال بالتراث والبناء عليه؛ سنصل بعدها لمرحلة الاتصال بالمنتج الحداثي المعاصر، لا لإقصائه بقدر ما نقوم باختباره وإعادة استثمار النّافع منه بعد إعادة صلته بالدّين وبثقافة

المستفيدين من هذه الممارسات النّفسية إرشادا وعلاجا، وأول مدخل لذلك هو المفاهيم والمصطلحات.

ولهذا فنحن اليوم أمام مادة تراثية مصطلحية قريبة منا نسبيا من حيث الزمن، مادة ذكية الفكرة في انتزاعها لنسق علمي دسم من القرآن الكريم والحديث الشريف في معنى النفس الإنسانية ومفهومها.

وهي: رسالة مستجي زاده التي أسماها: رسالة في بيان استعمالات لفظ النّفس في كتاب الله تعالى وسنة رسوله -صلى الله عليه وسلم-.

ستبقىٰ هذه النفس الواحدة التي خلقت منها البشرية جمعاء، معنىٰ بليغًا بالغ الأهمية، ولهذا تكرر هذا اللفظ أعني النفس الواحدة في القرآن الكريم أربع مرات، بالتركيب والسياق ذاته، أعني سياق خلق البشرية كلها من النفس الواحدة، قال تعالىٰ: ﴿يَكَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ [النساء: ١]، وقال: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى

أَنشَأَكُم مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ [الأنعام: ٩٨]، وقال: ﴿خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَبِهِدَةٍ ﴾ [الزُّمَر: ٦].

إذا فنفوس البشرية اليوم راجعة للنفس الواحدة، التي منها خلقت، وبالتالي فإن إصلاح كافة شؤونها له مرجع واحد، يتصل بالخالق الواحد للنفس الواحدة!

وبهذا نعيد لنصوص الوحي مكانتها في العلم بالنّفس باعتبارها المصدر الرئيس لقضايا النّفس، إذا اجتهدنا وثورنا هذا النص المعجز!

وليس معنى حديثي هنا إلغاء التجربة الإنسانية في حق النفس، ولكن معناه أن نتخذ الوحي أصلا، ثم تأتي التجربة بعد وضعنا للأصول التي تهتدي بها التجربة بنور الوحي، فتتحقق مصلحة الآخرة معا.

بقي أن أشكر كل من أعانني على إنجاز هذا العمل ومراجعته وتدقيقه؛ فأشكر أ.د. الشاهد البوشيخي على هذا الإهداء الثري، وأشكر أ.د. مصطفى فوضيل على جهده ونصحه واجتهاده في

المراجعة والتدقيق، و كذلك أشكر أ.د. إدريس الجابري على توجيهه ونصحه، وأشكر المحقق محمد أجمل الإصلاحي على مراجعته ونصحه، وأشكر أ.د. عبد العزيز الحربي - رئيس مجمع اللغة العربية بمكة - على تقديمه للكتاب، وقد طلب مني مناقشة أفكاره والرد عليها، غير أني لفرحي بها - ولو خالفتني - اكتفي بإيرادها كما هي؛ فالبحث العلمي ساحة تقبل القول والقول الآخر، علاوة على أنها تجربة عالم فذ، تعلمت منه وزملائي الكثير منذ كنا في المرحلة المتوسطة، ولا نزال نتعلم منه، جزاه الله عنا خيرا كثيرا، وأثابه أجرا عظيما على تعلمينا.

والله أسال أن يتقبل العمل خالصا لوجهه الكريم، وأن يجد فيه العاملون في العلوم النّفسية والمهتمون بها ماينفع.



# الفصل الأول: مقدمة

- أولًا: بين يدي المخطوط.
- ثانيًا: سبب العناية بالمخطوط.
  - ثالثًا: ترجمة المؤلف.
- رابعًا: إثبات نسبة المخطوط للمؤلف وعنوانها.
  - خامسًا: نسخ المخطوط.

#### أولًا: بين يدى المخطوط:

النفس الإنسانية أهم مكون في هذا الإنسان؛ ولهذا استحقت أن يكون حجم الورود للفظها في القرآن الكريم (٢٩٨) موضعا، وفي الصحيحين ما يزيد على (٢٠٠) موضع؛ الأمر الذي يدل على مركزية هذه النفس في علوم الوحي.

ولهذا لم يخل قرن من قرون الأمة، منذ بدء التدوين إلى اليوم، من مصنفات خاصة تُعنى بالنّفس الإنسانية باسمها «نفس"؛ ففي القرن الثالث ظهر كتاب «آداب النفوس» للحارث المحاسبي (ت: ٣٤٣هـ)؛ وفي القرن الرابع كتاب «النفس والروح» للرازي (ت: ٣١٣هـ)، وكتاب «مكر النفس» للحكيم الترمذي (ت: ٣٢٠هـ)، وكتاب «مصالح الأبدان والأنفس» للبخي (ت: ٣٢٠هـ)؛ وفي القرن الخامس: «مداواة النفوس» لابن حزم الأندلسي (ت: ٤٥٦هـ)، وفي القرن السادس: ظهر النفوس» لابن حزم الأندلسي (ت: ٤٥٦هـ)، وفي القرن السادس: ظهر

كتاب «معارج القدس في مدارج معرفة النفس» لأبي حامد الغزالي (ت: ٥٠٥هـ)، وغيرها من المصنفات عبر تاريخ الأمة الطويل.

ولهذا لم يكن من المستغرب على المكتبة الإسلامية أن نجد فيها نصوصا مخطوطة في العناية بالنّفس الإنسانية، كما صنع صاحبنا عبد الله بن عثمان بن موسى الرومي، المعروف بمستجي زاده، في القرن الثاني عشر، في رسالته التي أسماها: «رسالة في بيان استعمالات لفظ النفس في كتاب الله (تعالى) و سنة رسوله (صلى الله عليه وسلم)».

بقي أن أخبر القارئ الكريم، أن المخطوط أهدانيه؛ أستاذنا الدكتور الشاهد البوشيخي -حفظه الله-، ثم حصلت على النسختين الأخريين للمخطوط كما سيأتي تفصيل وصفها.

وأشير إلى أني عمدت إلى استعمال منهجية تحليل المحتوى لنص المخطوط وفق المنهج التكاملي في تحليل النصوص الذي وضعه الدكتور/ إدريس نغش الجابري -حفظه الله-.

₹•

#### ثانيًا: سبب العناية بالمخطوط:

لقد كان السبب الباعث على العناية بهذا المخطوط ثلاثة أمور:

#### الأمر الأول:

أن المخطوط يسهم بوضوح في إثراء حقل العلوم النّفسية المستمدة من القرآن الكريم والحديث الشريف، ويفتح آفاقًا متعددة في استثمار هذا العمل المهم الذي وضعه هذا العالم المحقق.

### الأمر الثاني:

أن المادة الثرية التي اشتمل عليها المخطوط هي بمثابة الصرخة المنبهة للنفسانيين المسلمين للرجوع لبناء ذات خاصة بنا في العلوم النفسية، من خلال الاشتغال بهذا الكم الكبير من الآيات والأحاديث التي اهتمت بالنفس الإنسانية، وذلك ما يمكننا من أن نُشْعِر الأجيال المتلاحقة أن العلم بالنفس الإنسانية أصيل في تراثنا، وليس علمًا غربيًا فقط!

₹•



#### الأمر الثالث:

أن نعلم ويعلم الجميع أن النفس الإنسانية ذات منزلة عظيمة القدر عند الله -تعالى-؛ ولهذا كان هذا الحضور الكبير لها في نصوص الوحي، ولا بد أن ذلك الزخم يحمل رؤية منهاجية، وهدئ وإرشادا لتفهم النفس والتعامل معها، وإصلاح عيوبها واستثمار قواها.

إنها مادة مسهمة في إخراج إنسان الوحي؛ "ابن آدم" -عليه السلام- عوض ابن القرد".

إنها مادة تُخرج «الإنسان الكوثر» كثير النفع للبشرية، لا «الإنسان الأبتر» ٠٠٠.

(١) كما يقول الشاهد البوشيخي.

<sup>(</sup>٢) كما يقول طه عبد الرحمن.

#### ثالثًا: ترجمة المؤلف:

جهدت كثيرا في البحث عن ترجمة وافية للمؤلف، غير ما كتب خير الدِّين الزِّرِكْلي في «الأعلام» (() والنبذة اليسيرة في «هدية العارفين» (() و كذلك مثلها في «معجم المؤلفين» (() حتى وقفت على ترجمة وافية حررها سيد باغجوان في تحقيقه لكتاب للمؤلف بعنوان: «المسالك في الخلافيات» (() فاكتفيت بها؛ لغنائها واستيفائها أبعاد الترجمة للمؤلف -رحمه الله-.

#### اسمه ونسبه:

هو الإمام العالم العلامة النحرير عبد الله بن عثمان بن موسى الرومي الحنفي، الإستانبولي، المعروف بمستجى زاده.

(١) الأعلام للزركلي (١٠٣/٤).

<sup>(</sup>٢) هدية العارفين: أسماء المؤلفين وآثار المصنفين، لإسماعيل باشا البغدادي، طبع وكالة المعارف – إستانبول، (١٩٥٥)، (١/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٣) معجم المؤلفين لرضا كحالة، الرسالة، بيروت - لبنان، (١٤١٤)، (٢/ ٢٦٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: المسالك في الخلافيات بين المتكلمين والحكماء، لعبد الله بن عثمان بن موسى أفندي، المعروف بمستجي زاده، دراسة وتحقيق: د. سيد باغجوان-أستاذ التاريخ والفرق الإسلامية، المساعد بكلية الإلهيات-جامعة سلجوق بقونية، دار صادر، بير وت-لبنان، مكتبة الإرشاد-إستانبول، ٢٠٠٧م، ١٤٢٨هـ (ص ١٦).

وقد ذكر نسبه بنفسه في رسالته هذه فقال: «وأنا الفقير إليه تعالىٰ: عبد الله بن عثمان بن موسىٰ. وهو المعروف بمستجي زاده».

وذكر محقق كتابه «لمسالك في الخلافيات»، سيد باغجوان، تقرير نسبه في ترجمة مستفيضة، جاء فيها: أن هذا النسب اتفق عليه من ترجم له، وهم: «مجلة النصاب»، والزركلي في «الأعلام»، و«بروكلمان» في «ذيل تاريخ الأدب العربي»، وإسماعيل باشا البغدادي في "إيضاح المكنون في الذيل علىٰ كشف الظنون».

وساق البغدادي نسب مستجي زاده قائلا: «عبد الله بن عمر بن موسئ الرومي الحنفي». وتبعه عمر رضا كحالة في «معجم المؤلفين" فزاد كل من إسماعيل باشا وكحالة (عمر) في نسبه كأبله. وأما فندقليلي عصمت أفندي فذكر نسبه هكذا: «عبد الله بن موسئ بن عثمان»، فقدم اسم الجد على الأب في ذكر نسبه.

والذي يبدو أن الرجل أعرف بنسبه، فما قاله أولى بالاعتماد، (وهذا ما أعتمده هنا)، ونسبته الإستانبولي: تعود إلى نسبته إلى البلد الذي ولد ونشأ فيها إستانبول.

وأما نسبته بالرومي: فهي نسبة إلىٰ بلاد الروم التي ولد فيها، ونسبته بالحنفي: فهي نسبة إلىٰ مذهبه الحنفي.

وأما شهرته «مستجي زاده»، فهي كلمة مركبة من كلمتين وأداة النسبة: أما الأولى: «مست»، فمعناها بالتركية «الخف»، وأما أداة النسبة «جي»، فهي تفيد النسبة إلى مهنة، مثل: قهوجي، وشربجي، وما إلى ذلك في اللغة العامية الدارجة؛ فمعنى الكلمة «مستجي» – باللغة العربية –: «صانع الخف وبائعه»، أي "الخفاف».

وأما الكلمة الثانية «زاده»، فهي فارسية الأصل، ولها بديل بالتركية، وهو "أوغلي»، ومعناها بالتركية: ابن؛ فمعنى الاصطلاح "مستجي زاده»: «ابن الخفاف». والذي يبدو من هذا أن أحد آبائه كان يزاول مهنة صناعة الخف أو بيعه؛ فنسبه إليها لذلك.

قال باغجوان: هذا ولقد وقع في ضبط شهرته «مستجي زاده» تحريفات عديدة بعيدة عن الصواب: فتحرفت إلى «مستحي زاده» عند الزركلي في «الأعلام»، وإلى «مسيحي زاده» عند «روكلمان» في «ذيل تاريخ الأدب العربي»، وإلى «مسبحي زاده» عند «فرانز بابنكر» في «المؤرخون العثمانيون ومؤلفاتهم»، وإلى «مستجي

زاده» في «فهرس الكتب العربية والتركية والفارسية» في مكتبة الغازى حسين بسرايوفا.

## مولده ونشأته وطلبه للعلم:

ولد «مستجي زاده» عبد الله أفندي بمدينة إستانبول -عاصمة الدولة العثمانية آنذاك-، ونشأ بها نشأة علمية ودينية، كما هي العادة في نشأة العلماء، وليست لدينا معلومات تفصيلية عن طفولته، أو نشأته الأولى، ولا عن عائلته وأفراد أسرته؛ إذ لم يذكر المؤرخون وكتاب التراجم أخبارا شافية عنه في هذه المرحلة، شأنه في ذلك شأن كثير من علمائنا القدامي المغمورين.

وذكر فندقليلي عصمت أفندي أنه تزوج، ورزق من هذا الزواج بولد، اسمه عثمان، كما هو منصوص عليه في مقدمة مخطوطة «حاشية على أنوار التنزيل» للبيضاوي بمكتبة آيا صوفيا، كما رزق ببنت تزوج بها تلميذه المولى محمد أسعد بن عثمان بن شكر الله.

#### منزلته العلمية:

بعد أن درس العلوم الآلية والعالية على نحارير زمانه -كما هي العادة لدى طلاب العلم أيامه- اكتمل تكوينه العلمي والإداري، وصار من أكابر العلماء والقضاة العثمانيين في عصره، فملازمته لأعلام عصره في العلوم المختلفة، وقراءته عليهم الكتب المتعلقة بتلك الفنون؛ جعلته يتقن أكثر من فن وعلم. ونجد في أسماء الكتب التي ألفها دليلا على ذلك. ولا شك أنه كان ممن يختلف إلى الشيوخ، وتلقى العلم من أفواههم.

لكن كتب التراجم التي وقفنا عليها -الحديث للمترجم-لم يرد فيها ذكر لهؤلاء الشيوخ الذين تتلمذ عليهم.

#### تلاميذه:

كما بينا أن «مستجي زاده»، عبد الله أفندي، قد اشتغل مدة طويلة بالتدريس في مدارس عديدة، وطيلة هذه المدة لا شك أنه قد كان له تلاميذ قرأوا عليه، وأخذوا عنه، وتخرجوا به، ولكن مؤرخيه لم يذكروا أحدا من هؤلاء التلاميذ، إلا أنني وجدت منهم اثنين في كتب التراجم التي وصلتنا، وهما:

المولى فايض محمد أسعد بن عثمان بن شكر الله (ت:١٦٥): درس على النحرير «مستجي زاده»، عبد الله أفندي، العلوم الآلية والعالية، واكتمل تكوينه العلمي على يديه، ثم تزوج ابنة شيخه «مستجى زاده»؛ فصار صهرا له.

المولى فايض خليل بن مصطفىٰ بن عيسىٰ (ت:١١٣٤): درس العلوم الآلية والعالية علىٰ مشاهير زمانه: قره خليل، وبوستان صالح، و «مستجي زاده»، عبد الله أفندي، وبعد أن تخرج في العلوم الآلية والعالية علىٰ أيديهم بدأ بالتدريس، وبزمن قصير اجتمع عنده طلاب كثر، واشتغل بالشعر مدة، ولفت أنظار شعراء زمانه، كما اشتغل بالعلوم الرياضية، وأصيب بعشق قاتل، ولم يتحمل هذا العشق؛ فشنق نفسه في بيته بقرب يدي قله (أي القلاع السبع) بإستانبول، وذلك في سنة ١١٣٤هه، وله مؤلفات كثيرة ذكرها محمد طاهر البروسي ٠٠٠.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

₹•

#### مناصبه:

وبعد أن أتم دراسته العلمية على يد أكابر علماء زمانه؛ صار مدرسا، وظل يترقى في التدريس متنقلا من مدرسة إلى مدارس عليا، ومن و ظائف قضائية وإفتاء إلى أعلى المراكز في الإفتاء، كما هي العادة في نظام الترقية عند الدولة العثمانية في مجالي التدريس والقضاء.

#### مؤلفاته:

خلف «مستجي زاده» مؤلفات علمية وفكرية في أنواع من الفنون والمعارف الإسلامية والإنسانية؛ إذ هو عالم مشارك في التفسير والحكمة وعلم الكلام، وغيرها.

وله من التصانيف:

- اختلاف السيد وسعد الدين في مسائل شتى (في اللغة) وهو مطبوع.
  - إيضاح عبارة الملتقي في سجدة السهو (مخطوط).

-8-

- ترجمة رسالة في فضائل صلاة الجماعة من العربية إلىٰ
   التركية (مخطوط).
- تعليقة على شرح العزي لسعد الدين التفتازاني في علم الصرف (مفقود).
- رسالة في شرح معنى كلام الحكماء «ما ثبت قدمه امتنع عدمه" بعنوان «التهافت" (مفقود).
  - رسالة في علاقات المجاز (مخطوط).
  - حاشية على تفسير البيضاوي (مطبوع).
- المسالك في الخلافيات بين المتكلمين والحكماء (مطبوع). وهو الذي استفدنا من ترجمة المحقق له في تلخيص ترجمة للمؤلف.
- رسالة في معاني النفس · · · (مخطوط). وهي رسالتنا هذه التي نحن بصدد تحقيقها وإخراجها.

وغيرها من المؤلفات.

(١) المصدر السابق.

#### وفاته:

وبعد حياة حافلة بالعلم والتدريس والإفتاء والقضاء والتصنيف والخير أدركت المنية «مستجي زاده»، عبد الله أفندي، في اليوم السابع من شهر شعبان سنة خمسين ومائة وألف للهجرة.

ودفن في حي محمد الفاتح بإستانبول في مقبرة «كسكين ده ده»، الواقعة في شارع «زنجرلي قيو» في الجهة القبلية من مسجد «نشانجي محمد باشا»، وموقع قبره بالقرب من موقع قبر صاحب المؤلف الشهير «ذيل الشقائق النعمانية في علماء الدولة العثمانية» عشاقي زاده إبراهيم أفندي، رحمهم الله -تعالى - رحمة واسعة وأسكنهم فسيح جنانه".

(١) المصدر السابق.

# رابعًا: إثبات نسبة المخطوط للمؤلف وعنوانها:

تأكد للباحث نسبة هذه الرِّسالة إلى المؤلف من خلال ما يأتي: ١- ما نص عليه المؤلف في بداية الرسالة؛ حتى إنه أرخ لزمن الشروع في كتابتها، والمكان والعمل الذي كان منشغلا به بعدها، حيث يقول:

(رسالة في بيان استعمالات لفظ النفس في كتاب الله -تعالى - وسنة رسوله، جمعتها بالتماس بعض الإخوان لما شاهد الاختلافات في استعمال هذا اللفظ، وأنا الفقير إليه -تعالى - عبد الله بن عثمان بن موسى، والجمع وقع بعد خروجي من سلانيك، قبل شروعي في حاشية البيضاوي، سنة إحدى وثلاثين ومائة وألف في منزلى بقسطنطنية).

٢- نسب الكتاب إلى المؤلف في كتاب مجموعات مخطوطة في مكتبات استانبول من منشورات (الإلسكو) وفيه: ضمن مجموع لمخطوطات بخط واضح (معاني النفس النفسية، المؤلف عبد الله بن عثمان بن موسئ، المعروف بمستجي

زاده (ت: ۱۱۵۰هـ) وأوله: «سبحان من جعل للإنسان نفسًا أقسم عليها ... » تاريخ التأليف: سنة ۱۱۳۳هـ...

عند مقارنة خط المؤلف في النسخة الرئيسة بخطه في صورة مخطوط كتابه «المسالك في الخلافيات بين المتكلمين والحكماء»، الذي حققه ونشره باغجوان، نجد التماثل بين الخطين ظاهرًا.

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموعات مخطوطة ضمن منشورات معهد المخطوطات العربية للمنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم للدكتور طه محسن البغدادي ص١٣، ويظهر أنها نسخة عاطف أفندي التي هي النسخة الثالثة -كما سيأتي- بدلالة تاريخ المقابلة على النسخة الأصلية ١٣٧، وكذلك اشارته في أول وصف للمجموع أنها بخط واضح جميل.

<sup>(</sup>٢) انظر: المسالك في الخلافيات بين المتكلمين والحكماء، لعبد الله بن عثمان بن موسى أفندي، المعروف بمستجى زاده (ص ١٦).

٥- تأكيد الخبراء في تحقيق نصوص التراث أن النسخة الأولى،
 التي تم اعتمادها، نسخة رئيسة هي بخط المؤلف فعلا،
 وممن أكد ذلك: الباحث والمحقق محمد أجمل الإصلاحي.
 ووافقه المحقق عزير شمس -حفظهم الله تعالىٰ-.

٦- وظاهر أن عنوان الرسالة المذكور في النسخة الخطية التي هي بخط المؤلف هو اسمها الصحيح؛ فتكون التسمية: بمعاني النفس، أو معاني النفس النفسية تعبير عن موضوع الرسالة.

# خامسًا: نسخ المخطوط:

وقفت علىٰ ثلاث نسخ مخطوطة لهذه الرسالة، وهي كما يأتي:

١ - النسخة الأولى: نسخة مصورة بمكتبة الملك عبد العزيز بالمدينة المنورة، تحت رقم: (٢٣٨/ ٨٠، الرسالة ٥، وأصلها في مكتبة عارف حكمت ٥، تحت رقم: (٣٥٧٩/ ٢ (ق٦١ب-٢٧ب).

<sup>(</sup>۱) مكتبة عارف حكمت: هي من أكبر المكتبات الوقفية التي تم ضم محتواها إلىٰ مكتبة الملك عبد العزيز بالمدينة المنورة؛ جراء التوسيعات بالمسجد النبوي الشريف.

و جاءت في عدد سبع لوحات، و بها مواضع مطموسة، وخروج للنص علىٰ جوانبها.

و كل القرائن تشي بأن هذه النسخة هي بخط المؤلف، كما أسلفت آنفا؛ ولذلك فقد اعتبرتها هي الأصل، ورمزت لها بحرف: (أ).

النسخة الثانية: نسخة محفوظة بمكتبة أسعد أفندي، تحت رقم: (٣٥٧٩)، مكتوب على ورقتها الأولى: (هذه رسالة شريفة لمعاني النفس النفيسة لأستاذنا الفاضل النحرير مستجي زاده عبد الله أفندي نال مراده)، تم نسخها في رابع شهر محرم الحرام سنة ١١٣٣هـ.

عدد لوحاتها ثماني لوحات، واعتنىٰ ناسخها بتخريج الآيات بين السطور. ورمزت لها بحرف (س).

٣- النسخة الثالثة: نسخة محفوظة بمكتبة عاطف أفندي، تحت
 رقم: (٢٧٩٧)، تم نسخها في ربيع الأول ١١٣٧هـ.

وعدد لوحاتها ٢٣ لوحة، مكتوبة بخط مقروء وواضح. ومكتوب عليها -أيضًا-: (هذه رسالة شريفة لمعاني النفس النفيسة لأستاذنا الفاضل النحرير مستجي زاده عبد الله أفندي نال مراده)، واعتنى ناسخها بتخريج الآيات بين السطور. وهذا يؤكد أن هذه النسخة منقولة من السابقة، كما دلَّت عليه المقابلة. ورمزت لها بحرف (ع).

الزغان المالتالة لنظ فالما المعرفة وسنة أوليمنها Mall obligation of الاحلاقات فاستوايسواللفظ والالفق المرماع المرسن عان ابن سرسرو کی وقع بعرفرور من روان کی مقر سروی فحاب البضاور سمامر وثلاثين ومابتر والن

صورة الصفحة الأولى من نسخة مكتبة عارف حكمت، المرموز لها بحرف



صورة الصفحة الثانية من نسخة مكتبة عارف حكمت، المرموز لها بحرف

سمهاجنتي وتنزيق الفنهم وم كافرون حامل المديكة رسدوا ولي اجني من وتاك ودباع والمتحسبن الذين تتلواني سبيراهدا والتباوية بالحياد عندربهم يربقن قال سيدالعاد فين عليم وعلى خواند المرسلين صلوات العدو تسيلمة وداح الشهراء في طيرخفر يتبرأني وأفيا للبدر أكاون ترارها واحراج كأمن هذا المصوف النزية وظاجونا عان العجب كالالعب النهادعة الدرضة ويزدينين ولاست الدرجاجة شرعية وأولف جمهو والمتكالين واهد الحديث على اللائكم والارواح البشريتراب

صورة الصفحة الأخيرة من نسخة مكتبة عارف حكمت، المرموز لها بحرف

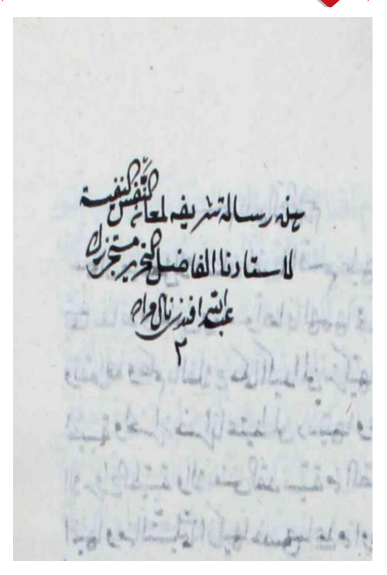
صورة الصفحة الأولى من نسخة مكتبة أسعد أفندي، المرموز لها بحرف (س).

بسسم القدارهم الرهيم سي مزهو لازك لف النسب عيها فعال فعال من المث وتفس *ما سلّوها فالهر فوجا* وتقويها وكلم الفلاح كل اكبيد المن ركبها وبالخبية والخسار خساراً عنيداً لمن مُسيراً المن مُسيراً وظ الارواح الطبية والانف الغدب يتم الصلوة ابنها ومن النسكية ازكرها فصوصا علىمناه أبيئرالكتب حديها ومن الكمالة اسساها وأعلما هاو علىاله واصي به الذماخيار ومرالت واجديها ومن ألب لك إطها وبعد فأرلفط النف ياكان ستعاف كام التدنت وكام دسوله غرمت مختلفة ومدلولة منف وتدومفهوما متفايرة معات هذاالفظ كثرالورود والتنداه لياردت انرا وكركم واحدمن نلك المتأسفردا باشار الواقعة وكلم التسر تميا وكلم دسوله صدّالمتدنع عليدوس وسيد ماظف تدوظننية مثالا امئلته فاللقصد خطاته والمطلب طتى والمفهم افها غ خرفتبيا كالصحاب يكنفونيه بالطنونروالنجربت لاقطقي كظلك فندائخ م والبقين ولعي تأم موفة وكالباجدي تعاريق العصالمن يزاول كتاب القدالاة وندرب ومراحقة وكذا الحام الزاولين الكام رسوله فأت نطرسن فاموقه الكآالوفة فك سالقد تع وكلم رسوله واستعال الوب العارب رعا وقع في مواضع منهما والاغلاط والاوم تستعا في كلية النف لاختاب معاينها ونعاوت مدلولاتها ونيا من ستعمالاتها ماتنسة اليموسوا ولاتحصوا الوقوف بلها سركن اللغا بسهوله فوضعت هذا الجوالمتدس لقاحرن في علوم الوتينه لالمن لدفدم راسنج فنها وقالفنون الادبية فأنه غيري ج المصرالجه والثاليف فعقدت لكآوا حدم مميخ النعس مع امتيلته المذكودولية وايضا هرفعدل عليصدة فيلغفو الكتا الرئمانية اعداد تم اردفها كائمة فكرفها ه ينعلق تشكث الفصول العيقا هو المساول ال كعد خالصه لوحهد الكرم أنه على لك فدرو ، لا جا به حدير الفينسال المه و (عا ، جذا للفظ كي عفيه دات الله تعلى عراست فالالتد توواصطنعت لينطين فيخذر كم التدنيث قولن ابن السية والارض لم متذكنك على نعرنت الرحة وا واها رك الذب يومنونه ، منا فعال الم كنب رئم علىنف الرحمة نقلم ما فرنسن علااعل عابي نغيث وفي الحديث القدسي لوارولي الله يا عبادي القومت الطلم عانف بمصلة حمّا بُنكَرُ مَلَ نظا لوا العصوات في في الدّميّ بمنه الرّم حالات وحد الجسائلطيف الحيال فالعرب عندجم و المسلمة بن واها كاريث فالاستفاءاتها النف المطانند إرصواله زكك راضية مرضيته فادخل فعدادى وادجل صنع آعاخ م عزيد كالذي الغب للمؤاره والربك راضيته وصند فهذا عالاهلا لرزخ الالعث والنشور غرا ذاحسر الاجب وبغال لها فادخل عبادى اين وطرع الراب عبادى كادخلتِ أولاً وادخل جنتے مع مذنكِ الذي حلات مندو لو تركماً و الطالون و فيرا الموت والملاكم يسطواا بدتهم إخروا نفسكم آنا بريدات لعدمهم بها فالحيوة الدنيا وتزهق

صورة الصفحة الثانية من نسخة مكتبة أسعد أفندي، المرموز لها بحوف (س).

12 6 الغنكية الف على الراحلول فصيدا فإ الفك وهو في الفنك غده مخد لرضالا الأن المنحقة في في عام وعليه و ألف لي المناسبة على المناسبة المنحقة في المناسبة الفي المناسبة المناسبة المناسبة المن المنف الجميدا في تم وتحل على معاملة المناسبة المناسب

صورة الصفحة الأخيرة من نسخة مكتبة أسعد أفندي، المرموز لها بحرف (س).



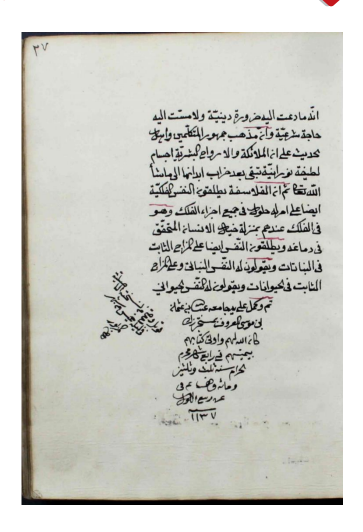
صورة الصفحة الأولى من نسخة مكتبة عاطف أفندي، المرموز لها بحرف (ع).

# سماسالعهم

حان محمو للانسان نفسا السم عليها فقالح نع ساندويفسى وماسوآها فالهمها فحورها وتقعاها وحكم بالفلاح حكما اكبدالمن نركتها وببا لخسة ولحسل خساناعتيد لن دستها وعل الدرواح كمية والانفنى القدسيةم الصلوات انهها ومذالت لتما ازكيها خصيصا علم اولت الكتب احديها ومذالكما لات استاها وإعلاحا وعلىآله واحابه الذبن اختارهام الشبل الهديها ومنالمسالك اجليها وبعدفات لفظ النفي لمآ كان متعلا في كلام الله تعا وكلام سوا في معالى مختلفة ومدلولات متفاوتية ومفهوما متغايرة مع أنّ هذااللفظ كثير الورود والتداوك امردت ان اذكر كل واحد م تلك المعالى منفع بامثلة الواقعة في كلام الله تعا والرسوة صلية تعاعليد وسلمسب ماظفيته وظننته شاله لماملته فاتالمصدخطاتي والمطلب ظف

والمفاء

صورة الصفحة الثانية من نسخة مكتبة عاطف أفندي، المرموز لها بحرف (ع).



صورة الصفحة الأخيرة من نسخة مكتبة عاطف أفندي، المرموز لها بحرف (ع).

# الفصل الثاني: تحليل نص المخطوط:

- أولا: بين يدي تحليل نص المخطوط.
  - ثانيا: الألفاظ المفتاحية عند المؤلف.
    - ثالثا: مركز دلالات النص.
    - رابعا: تفكيك نص المخطوط.
    - خامسا: التحليل النقدي للنص.
      - سادسا: إعادة تركيب النص.
      - سابعا: الموقف من المؤلف.

# أولًا: بين يدي تحليل نص المخطوط:

المخطوط التراثي بحاجة إلى العناية بنصه، وإخراجه كما هو، ودراسته بكل وجه ممكن؛ للاستفادة القصوى من النص داخل علومنا اليوم.

والمشتغلون بالعلوم النفسية اليوم، في أوساطنا الثقافية، بحاجة إلى تقريب مثل هذه النصوص، التي تصل حاضرنا بماضينا القريب والبعيد، وتجدد الثقة بموروثنا عبر القرون المتتابعة؛ كل ذلك يتأتى من خلال دراسة النص التراثي، واستعمال كافة الأدوات الممكنة للاقتراب أكثر من تفاصيل النص، والكشف عن كافة تضاريسه الداخلية والخارجية، وتقديم قراءة نقدية تعين الباحث على مزيد القرب منه؛ ليعرف من أي زاوية يحسن أن يستفيد منه، وأن يبني عليه؛ لأن لكل زمن أسئلته التي تستدعي احتهادا خاصا.

والنصوص المتصلة «بأصل الذات»، نصوص الوحي، تستدعى مزيد عناية ومزيد استفادة في كافة العلوم المتصلة بها.

ولهذا، فإن هذا النص بالغ الأهمية؛ لأنه يسهم في تجسير الصلة بين العلوم النفسية بعمومها ونصوص القرآن الكريم والحديث الشريف، وتلك مهمة يحسن بالمشتغلين بالعلوم النفسية أن يهتموا بها، ويأخذوا بأسبابها، مستنطقين أضابير التراث، ومسائلين نصوصه، مطبوعها ومخطوطها؛ لأن الاكتفاء بمصادر العلوم النفسية المترجمة وحدها لا يعطينا قوة ذاتية؛ لحاجتنا الملحة لما يصلنا بذاتنا المرجعية، شأننا في ذلك شأن كافة الأمم وسائر الثقافات.

فلا بد من التعرف على مقدراتنا التراثية أولا، ثم يأتي الاطلاع على إنتاج الثقافات الأخرى ثانيا؛ إذ تلك المرحلية هي ما يمكننا من معرفة احتياجنا من الآخر ما هو؟ وأي مقدار نحتاج؟ وعلى أي كيفية نأخذه!

₹•



# ثانيًا: الألفاظ المفتاحية عند المؤلف:

تتلخص الألفاظ المفتاحية في هذا المخطوط في الألفاظ الآتية:

# ١. ذات الله تعالى:

واستدل له المؤلف بمواضع، منها: قوله -تعالیٰ-: ﴿ وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِى ﴿ اللَّهُ اللَّهُ لَقُسُمُ اللَّهُ لَقُسَمُ اللَّهُ لَقُسَمُ اللَّهُ لَقُسَمُ اللَّهُ لَقُسَمُ اللَّهُ لَقُسَمُ اللَّهُ الل

# ٢. الروح الإنسانية:

ويقصد بالروح الإنسانية: «الجسم اللطيف الحال في البدن» عند جمهور المتكلمين وأهل الحديث، قال الله -تعالىٰ-: ﴿ يَتَأَيَّنُهُا

(۱) رواه مسلم (۲۵۷۷).

ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِّنَةُ ﴿ آرْجِعِيٓ إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَةً ﴿ فَأَدْخُلِي فِي عِبَدِي ﴿ اللَّهِ وَآدَخُلِي جَنَّىٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

وفي غير واحد من الأحاديث: «وهو يجود بنفسه»(۱)؛ يعني المحتضر. وفي غير واحد من الأحاديث: «والذي نفسى بيده»(۱).

### ٣. باطن الإنسان:

(۱) رواه البخاري (۱۳۰۳).

<sup>(</sup>٢) منها: قوله -صلىٰ الله عليه وسلم-: «فو الذي نفسي بيده، لا يؤمن أحدكم حتىٰ أكون أحب إليه من والده وولده». رواه البخاري (١٤).

₹•

#### ٤. البدن:

بمعنىٰ: هذا الهيكل المحسوس، قال -تعالىٰ -: ﴿ وَمَاكَانَ لِنَفْسٍ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٤٥]، ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَا إِهَا لَهُ مِنْ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ ا

# ٥. الروح مع البدن:

واستدل لذلك بقوله - تعالى -: ﴿ وَنَفْسِ وَمَاسَوَنَهَا ﴿ فَأَلَمْمَا فَجُورُهَا وَتَقُونَهَا ﴿ فَأَلَمْمَا فَجُورُهَا وَتَقُونَهَا ﴿ فَأَلَمُ مَن دَسَنَهَا ﴿ فَأَكُمُ اللَّهُ مَن دَسَنَهَا ﴿ فَا فَكُمُ اللَّهُ مَن دَسَنَهَا مَا الشَّمْسَ اللَّهُ اللَّ

# ٦. أمر موجود في البدن مجبول على الشر:

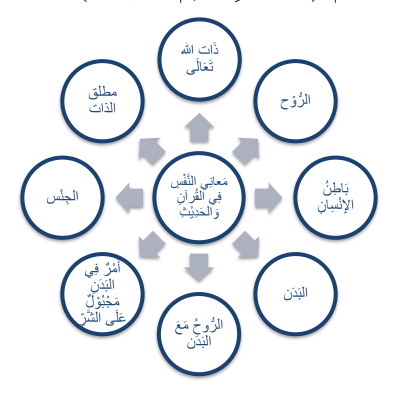
ويقصد المؤلف بالأمر الموجود في بدن الإنسان: أنه أمر جبل على الشر والفساد، وتحريض صاحبه وإغرائه على القبائح والفضائح، وتثبيطه عن الأعمال الصالحة، وهو المذموم من بين ما صدق عليه النفس، وهو الذي أمر العباد أن يتخذوه عدوا،

#### ٧. مطلق الذات:

وهو مطلق الذات من المخلوق، إنسانا كان أو ملكًا أو جنًا، أو حيوانًا كان أو جلًا أو جنًا، أو حيوانًا كان أو جمادًا، قال الله -تعالىٰ-: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا لَا تَجْزِى نَفْسُ عَن نَفْسٍ شَيْتًا ﴾ [البقرة: ٤٨]، ﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعَثُكُمْ إِلَّا كَنْفُسٍ وَحِدَةٍ ﴾ [البقرة: ٢٨].

# ٨. الجنس:

ويعني به النوع و جنس الإنسان، قال الله -تعالىٰ-: ﴿لَقَدُ اللهَ عَالَىٰ-: ﴿لَقَدُ مَنَ مَنُ اللهِ عَلَىٰ مَنَ أَنفُسِكُمْ ﴾ [التوبة: ١٢٨]؛ أي: من جنسكم، ﴿خَلَقَكُمْ مِّن نَفْسِ وَبِعِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ [الزُّمَر: ٦].



شكل يلخص الألفاظ المفتاحية لدى المؤلف في رسالته وهي (معاني النفس في القرآن والحديث) عند المؤلف

# ثالثًا: مركز دلالات النص:

المعنىٰ المركزي للرسالة من أهم القضايا الجديرة بالبيان؛ للتعرف علىٰ الغرض الرئيس الذي أراد المؤلف أن يبينه للقارئ من خلال هذا النص، ولهذا يقصد بمركز دلالات النص: (فكرة المؤلف، أو الأطروحة العامة، أو المعنىٰ المركزي للرسالة). ويرئ الباحث أن المعنىٰ المركزي في الرسالة، الذي ركز عليه المؤلف، يدور حول ثلاث أفكار:

- ١ كون المسألة التي تعرض لها في الرسالة اجتهادية ظنية، وليست من قطعيات الدين؛ فالخلاف فيها مقبول مستساغ،
   (والمقام إقناعي من قبيل ما يصح أن يكتفئ فيه بالظنون والتخمينات، لا قطعي يطلب فيه الجزم واليقين)، وهو بمثابة المقدمة التمهيدية لما سيقدمه للقارئ من خلال هذا النص.
- ٢- الجانب الرئيس: وهو أن لفظ النفس في القرآن والحديث جاء على معان، جمعها في ثمانية معان، وساق لها شواهدها من القرآن الكريم والحديث الشريف، ثم أتبعها بإطلاقات العرب للفظ النفس، وهو بمثابة الاستقراء الذي عرض به

اجتهاده في المجال؛ فهو قد قدم بأن المجال يسوغ فيه الاجتهاد والاختلاف، فقدم أطورحته ورأيه في أن النفس جاءت في الوحى على ثمانية معان فحسب.

٣- الانتصار لتلك الأوجه التي وردت بها النفس، ضدًا على ما ذهب إليه الفلاسفة في قولهم في النفس، وهو بهذا ينفي صحة قول الفلاسفة في النفس، ويرده جملة وتفصيلًا؛ لأنه يعتبره هادمًا لحقائق الدين مخالفًا لها.

# رابعًا: تفكيك نص المخطوط:

لأجل التعرف على تضاريس النص يحسن الاشتغال بتفكيكه إلى وحدات مصغرة؛ حتى يمكننا تفحص كل قطعة منه على حدة؛ و بهذا يمكن التعرف على كافة معاني النص وأدبياته واتجاهاته، ونقوم بتفكيك نص المخطوط من خلال البنية الحجاجية للنص (ما يثبته النص، وما ينفيه).

تدور البنية الحجاجية في نص الرسالة حول ما يثبته النص وما ينفيه؛ فهما إذا جانبان:

# الجانب الأول: ما يثبته النص:

- 1- يثبت النص أن لفظ النفس في القرآن الكريم والحديث الشريف ورد لعدد ثمانية معان فقط، هي: (ذات الله تعالى، الروح، باطن الإنسان، البدن، الروح مع البدن، أمر موجود في البدن مجبول على الشر، مطلق الذات، الجنس).
- ٢- ويثبت النص أن هذا الذي جاءت به النصوص من المعاني هو
   الحق، و ما عداه إخراج للنصوص الشريفة عن ظاهر ها

-8/♦

بتكلفات تأباها الطباع السليمة، وتعسفات تنبو عنها القرائح المستقيمة.

٣- يثبت النص أن نفس الإنسان تحل في بدنه، وليست تجريدًا
 غير متحيز، كما تزعم الفلاسفة.

٤ - ويثبت أن الدعوى التي تحمل الناس على تأويل النصوص
 هي الرغبة في التوفيق بين الآيات والأحاديث وكلام الفلاسفة
 وقواعدهم، والتي أكثرها يناقض الإسلام.

الجانب الثانى: ما ينفيه النص:

١- ينفي المؤلف أن تخرج معاني النفس في القرآن والحديث عن
 هذه المعاني الثمانية، التي حصرها وأورد عليها الآيات
 والأحاديث النبوية الكثيرة.

٢ - وينفي المؤلف قول الفلاسفة «النفس الفلكية»، وهو خيال
 الإنسان المتحقق في دماغه (١٠).

 <sup>(</sup>۱) انظر: كشاف اصطلاحات الفنون للتهانوي، مكتبة لبنان - ناشرون، ۱۹۹٦
 (۱۷۱۰).

-g-

٣- وينفي - كذلك - قول الفلاسفة أن النّفس هي المزاج الثابت
 في النباتات والحيوانات؛ لذا يقولون: نفس نباتية ونفس
 حيوانية(١).

٤- وينفي المؤلف قواعد الفلاسفة بالجملة في فهم النفس الإنسانية، باعتبار أن أكثرها تناقض قواعد الإسلام، ولا تعدو كونها من هوادم الدين، وأنها مجرد هفوات بشرية، فلا يعتمد عليها في فهم النفس ومعانيها.

# خامسًا: التحليل النقدى:

ونقصد بالتحليل النقدي لنص المخطوط مناقشة أدلة المؤلف (الداخلية، والخارجية):

### الأدلة الداخلية للمؤلف:

عمد المؤلف -رحمه الله تعالى - إلى الاستدلال بنصوص القرآن الكريم والحديث الشريف على المعاني الثمانية التي أوردها كحصر لمعاني النفس فيهما.

<sup>(</sup>١) انظر: آراء المدينة أهل المدينة الفاضلة للفاربي، دار المشرق ١٩٧٣، (ص ٤٨).

# الأدلة الخارجية للمؤلف:

استعمل المؤلف أدلة خارجية من بعدين:

البعد الأول: الاستدلال بالاستعمال اللغوي؛ باعتبار أن القرآن الكريم نزل بلسان عربي مبين؛ فتلك المعاني الثمانية لها أصلها في الاستعمال العربي في الأصل.

البعد الثاني: الاستدلال بالمنطق العقلي؛ حيث إن له إشارة بأن خالق النفس وموجدها هو الأعرف بها؛ ولهذا فمعاني النفس الشمانية في القرآن والحديث هي المعاني الصحيحة في مقابل تفسيرات الفلاسفة وقواعدهم التي غالبها يخالف قواعد الإسلام.

### سادسًا: إعادة تركيب النص بعد التفكيك والتحليل:

ونعني به إعادة عرض الرسالة.

ويمكن للباحث إعادة تركيب الرسالة كلها بعد تفكيكها على هذا النحو:

وأقصد هنا اقتراح بنية جديدة لذات النص من خلال المحاور الآتة:

- إحصاء عام لحجم ورود كلمة «نفس» بكافة صيغها في القرآن الكريم والحديث الشريف.
- بيان المعنىٰ اللغوي والاصطلاحي للفظ «نفس»، من خلال المعاجم اللغوية والاصطلاحية.
- تقديم دراسة عن المعاني الثمانية التي وردت بها النفس في القرآن الكريم والحديث الشريف.
- تلخيص المعنىٰ المركزي، والتعريف الصحيح للنفس، من خلال كافة النصوص والصيغ التي ورد بها في القرآن الكريم والحديث الشريف.
  - سرد تعریفات النفس لدی الفلاسفة، والرد علیها.

# سابعًا: الموقف من المؤلف:

ويتضمن الموقف العام من المؤلف تلخيص النقد لأطروحة نص المخطوط، وأدلته وأساليبه في الاستدلال، والموقف من النتائج التي خلص إليها، ووضع قائمة بمقترحات أخرى مكملة لفكرة أطروحة المؤلف، من خلال محاور:

# المحور الأول: نقد الأطروحة:

قام المؤلف بجهد مشكور في محاور هذه الرسالة؛ فهي -على وجازتها- استطاعت أن تمر بإطلالة شاملة على معاني النفس في القرآن الكريم والحديث الشريف، وهو إسهام علمي مهم.

غير أن ما يمكن أن يستدرك على المؤلف ما يأتي:

أولًا: حصره معاني النفس التي جاءت في القرآن الكريم والحديث بهذه المعاني الثمانية متعقب؛ وهذا مما يمكن الاستدراك فيه على المؤلف -رحمه الله تعالى -؛ فمن المعاني التي يذكرها المفسرون للنفس، غير المعاني الثمانية التي ذكرها، الآتي:

- ۱ النفس بمعنى (العقل): قال الطاهر بن عاشور: «والنفس تطلق على العقل» ۱۰۰.
- ٢- النفس بمعنى: (آدم عليه السلام -): قال ابن الجوزي في
   "زاد المسير": "والنفس الواحدة: آدم"".
- ٣- النفس بمعنى: (الأخ) (٥٠٠)، قال ابن خالويه: (والنفس الأخ، قال ابن خالويه: (والنفس الأخ، قال ابن خالى -: ﴿ فَإِذَا دَخَلْتُ مُ بُيُوتًا فَسَلِّمُواْ عَلَى ٓ أَنفُسِكُم ﴾ [النور: ٦١]، أي: إخوانكم (٥٠٠).

ذلك مثال لما يمكن استدراكه على المؤلف في حصره معاني النفس في القرآن والحديث بثمانية معان (٠٠).

التحرير والتنوير (٧/ ١١٥).

<sup>(</sup>٢) زاد المسير في علم التفسير (١/ ٣٦٦).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (٦/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٥) أما في اللغة، فالمعاني أوسع بكثير مما ذكره المؤلف؛ إذ من العلماء من أوصل معاني النفس في اللغة إلىٰ: خمسة عشر معنیٰ، منها ما ذكره الأزهري في تهذيب اللغة: ابن الأعرابي قال: النفس: العظمة والكبر. والنفس: العزة. والنفس: الهمة. والنفس: الأنفة. والنفس: عين الشيء، وكنهه وجوهره. والنفس: العين التي تصيب المعين. والنفس: الدم. والنفس: قدر دبغة. والنفس: الماء. والنفس: العند، والنفس: الروح، والنفس:

وقلت (يستدرك) على المؤلف، مع أنه اعتذر في بداية رسالته أنه لم يقصد الاستيعاب، بل التمثيل لتلك المعاني، ولذلك فإن ما ذكر إنما هو استدراك لتتميم الفائدة.

# ثانيًا: حجم ما أورده من الآيات والأحاديث:

آيات النفس التي لم ترد في الرسالة كثيرة، وعدد من الأحاديث - كذلك -، ويوضح حجم ما ورد في الرسالة الجدول الآتي:

| عدد الأحاديث | عدد الآيات | المعنى |
|--------------|------------|--------|
| 1            | ٥          | الأول  |
| ٤            | ٤          | الثاني |
| _            | 7 8        | الثالث |
| ۲            | 77         | الرابع |
| 1            | ٣٦         | الخامس |

الفرج. ويقال نفست عليه الشيء أنفسه نفاسة: إذا ضننت به. والنفس: الشق. ونفس عليك إذا حسدك. ونفست المرأة نفاسا. انظر: تهذيب اللغة (١٣/٨).

| عدد الأحاديث | عدد الآيات | المعنى  |
|--------------|------------|---------|
| ٥            | ٨          | السادس  |
| -            | 11         | السابع  |
| -            | ٥          | الثامن  |
| ۱۳ حدیثاً    | ۱۱٦ آية    | المجموع |

فإذا كان مجموع ما جاء في الرسالة من الآيات: ١١٦ آية، وعدد مواضع ورود النفس في القرآن الكريم ٢٩٨ موضعًا؛ فهذا يعني أنَّ ما أورده المؤلف من آيات يمثل ٢٨٪ فقط من حجم ورود النفس في القرآن الكريم، ويوضح نسبة ذلك الشكل الآي:



ثالثًا: لم يتعرض المؤلف للمعنى المحوري والجوهري الذي يجمع المعاني الثمانية؛ فتعدد المعاني لا ينفي وجود معنى مركزي للنفس، مع أن المؤلف لم يقصد إلا حصر المعاني والتمثيل لها، لكنا نورد هذا المعنى تتميمًا للفائدة -أيضًا- فنقول:

يمكننا أن نقترح معنى محوريًا لمعاني النفس في القرآن الكريم والحديث الشريف التي ذكرها المؤلف .. وذلك من خلال دراسة نصل بها لمعنى تعرف به النفس، ونبين كيف أنه يجمع كافة تلك المعانى:

## أ- النفس في اللغة العربية:

اختلف العلماء في مدار لفظ النفس في اللغة العربية على مذاهب:

المذهب الأول: أن مدار لفظ النفس على أصلين: الأول (الروح)، والثاني (حقيقة الشيء)، وهو مذهب الخليل بن أحمد الفراهيدي "، والإمام الأزهري".

<sup>(</sup>١) كتاب العين للخليل بن أحمد الفراهيدي (٧/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة، للأزهري (٤/ ٢٩٩).

المذهب الثاني: أن مدار لفظ النفس على أصل واحد، وهو (خروج النسيم)، وهو مذهب ابن فارس حين قال: «النون والفاء والسين أصل واحد يدل على خروج النسيم كيف كان، من ريح أو غيرها، وإليه يرجع فروعه» (۱۰).

بهذا يرجع ابن فارس كل فروع النفس لأصل واحد .. والذي يظهر أن المعنيين اللذين ذهب إليهما الخليل والأزهري يمكن ردهما لمعنى واحد؛ إذ حقيقة النفس هي تلك النسمة.

فيكون تعريف النفس في اللغة هو: «النسمة التي عليها مدار حقيقة الإنسان». والمقصود بهذا التعريف أن النفس هي الحقيقة واللب الذي يخدمه الجسد، وتخدمه الروح؛ لكون النفس الحقيقة المحورية للآدمي.

## ب- النفس في القرآن والحديث:

عند استعراض كلام علماء مفردات القرآن الكريم نجدهم يعرفون النفس في القرآن الكريم بما يأتي:

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة لابن فارس (٥/ ٣٦٩).

يرى الراغب الأصفهاني أن النفس هي الروح؛ لهذا استهل بيانه للفظ النفس في القرآن بقو له: «والنّفس هي الرّوح في قو له - تعالىٰ -: ﴿ أَخْرِجُوا أَنفُسَكُم فَ اللّانعام: ٩٣]، وقوله: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنفُسَكُم فَا أَخْرُوهُ ﴾ [المتعة: ٣٣]، وقوله: ﴿ وَالْحَلَمُ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي اَنفُسِكُم فَا حَذَرُوهُ ﴾ [البقرة: ٣٣٥]، وقوله: ﴿ نَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ مَا فِي نَفْسِكُ ﴾ [المائدة: ١١٦]، وقوله: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَكُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ [المائدة: ١١٦]، وقوله: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَكُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ [المائدة: ٢٨]، وقوله:

لكن محمد حسن جبل، في معجمه، يرئ أن: النفس: لطيف يسري في فتوق أثناء الشيء فيصلحه، ويتيح له التصرف. كالنفس في أثناء بدن الحي فهو علامة على حياته، وكذلك الدم ... سميت النفس نفسًا لتولد النفس منها... وكذلك سمي الدم نفسًا؛ لأن النفس تخرج بخروجه(۱).

ويقول المصطفوي: والتحقيق أن الأصل الواحد في المادة: هو تشخص من جهة ذات الشيء، أي ترفع في شيء من حيث هو، والتشخص هو الترفع ... وإطلاق النفس على الروح: إنما هو

<sup>(</sup>١) المعجم الاشتقاقي المؤصل (٤/ ٢٢٣٧).

اصطلاح حادث فلسفي. ومن مصاديقه: شخص الإنسان من حيث معنويته وروحه، أو من حيث بدنه وظاهره، أو من جهة ما به من قوام الإنسان وتشخصه، كالدم الجاري في بدنه، وبه دوام حياته... فالنفس باعتبار البدن والروح مركبًا ... إن استعمال كلمة النفس في القرآن الكريم إنما هو بمعنى المتشخص المتعين، ولم تستعمل بمعنى الروح (۱۰).

ويمكن القول بأن مفهوم النفس في القرآن الكريم والحديث الشريف هو: (النسمة اللطيفة التي عليها مدار حقيقة الإنسان، المكونة لذاته مع جسده وروحه، وهي العاقلة المخاطبة المكلفة، وعليها يقع الجزاء والحساب).

## شرح التعريف:

(النسمة اللطيفة):

النفس نسمة لطيفة، كمادتها اللفظية (النّفس)، بفتح الفاء، وهو المعنى الحسي الأولي الذي اشتق منه اسم هذه اللطيفة في

<sup>(</sup>١) التحقيق في كلمات القرآن الكريم للمصطفوي (١٢/ ٢٢١).

اللسان العربي، واستخدمها القرآن الكريم والحديث الشريف بذات المعنى.

## (التي عليها مدار حقيقة الإنسان):

النفس كائن حال في قلب الإنسان، عليه تدور حقيقته؛ لأن الجسد وعاء له يتحرك بها، والروح لطيفة ربانية مسؤولة عن الحياة؛ فلهذا أصبحت النفس عليها مدار حقيقة الإنسان، على حد قول الشاعر:

أقبل على النفس واستكمل فضائلها فأنت بالنفس لا بالجسم إنسان (المكونة لذاته مع جسده وروحه):

ذات الإنسان مكونة من ثلاثة مكونات، الرئيس منها هو النفس، والجسد الوعاء، والروح المسؤولة عن حياة النفس المحركة للبدن، ولهذا كان خلق النفس وتركيبها في البدن سابقا لنفخ الروح - كما سيأتي بيانه.

-g|**-**

### (وهي العاقلة المخاطبة المكلفة):

كافة نصوص الوحي تتجه في خطابها للنفس؛ لأنها العاقلة؛ إذ التكليف مناطه العقل، وهي المسؤولة عن الاستجابة لأمر الله تعالىٰ، فهى المحركة للبدن بذلك الأمر.

### (وعليها يقع الجزاء والحساب):

من كان عليه التكليف كان مآله أن يجازى بالحسنى إن أحسن، أو يعاقب إن أساء، وهذا ما حصل في النفس، ولهذا كان معظم حديث القرآن عنها يكشف عن مآلها في الاستجابة للأمر بالجزاء الحسن، أو المعاقبة عند التخلف عن ذلك.

إثبات أن هذا المعنى يجمع كافة المعاني التي ذكرها المؤلف:

المعنى الأول: ذات الله - تعالى -: قوله - تعالى -: ﴿ وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ﴿ إِنَّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

التوجيه: النفس للإنسان تلك النسمة اللطيفة، وبالنسبة لله - تعالى - هي ذاته - سبحانه -، نثبتها له كما أثبتها لنفسه، بغير تكييف ولا تحريف.

المعنى الثاني: الروح الإنسانية: ﴿ يَكَأَيَّنُهَا اَلنَفْسُ اَلْمُطْمَيِنَّةُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ الللَّلْمُلْلِمُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّلْمُلْلِمُلَّا ا

التوجيه: النفس والروح يشتركان في كونهما "لطيفة"، غير أن اشتراك شيئين في بعض الصفات والخصائص لا يعني أنهما شيء واحد؛ وإن سوّغ هذا الاشتراك أن يعبر بأحدهما عن الآخر أحيانًا؛ لكن يبقىٰ للنفس حقيقة وللروح حقيقة أخرى.

المعنىٰ الثالث: باطن الإنسان، مثل: الصدر والقلب وما يشاكلهما من المدارك، قال الله - تعالىٰ -: ﴿ وَإِن تُبَدُّوا مَا فِي النَّهِ اللهِ عَالَىٰ -: ﴿ وَإِن تُبَدُّوا مَا فِي النَّهُ اللهِ عَالَىٰ اللهِ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ الله

التوجيه: باطن الإنسان هو محل ووعاء للنفس، أعني الصدر والقلب اللذين عناهم المؤلف.

المعنىٰ الرابع: البدن: بمعنىٰ هذا الهيكل المحسوس، قال تعالىٰ: ﴿ وَمَاكَانُلِنَفْسٍ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: م15].



التوجيه: النفس لأنها مدار حقيقة الإنسان يسمى الإنسان بها؛ لأنها حقيقته وأهم ما فيه.

المعنىٰ الخامس: الروح مع البدن: واستدل لذلك بقوله - تعالىٰ -: ﴿ وَنَفْسِ وَمَاسَوَنَهَا ﴿ فَأَلَمْ مَا فَكُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴿ فَذَخَابَ مَن دَسَّنَهَا ﴿ فَأَلَمْ مَا فَكُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴿ فَكُنَّا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنَهَا ﴿ فَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنَهَا ﴿ اللهُ ال

التوجيه: الروح لها حقيقة مستقلة، والبدن كذلك، والنفس كذلك، فاتصال الروح بالبدن لا ينتج النفس، بل النفس لطيفة لها ذات مستقلة عن الروح والبدن.

المعنى السادس: أمر موجود في البدن مجبول على الشر، قال تعالى : ﴿ وَمَا أَبُرِّئُ نَفْسِي ۚ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ اللَّوَءِ ﴾ [يوسف: ٥٣].

التوجيه: النفس نسمة لطيفة موجودة في البدن، ولأنها المكلفة جاء النص بتزكيتها واستصلاحها، وبالتالي مجازاتها في الآخرة.

المعنىٰ السابع: مطلق الذات: قال الله - تعالىٰ -: ﴿وَاتَقُواْ
يَوْمًا لَا تَجْزِى نَفْشُ عَن نَفْسٍ شَيْئًا ﴾ [البقرة: ٤٨].

التوجيه: بما أن تلك النسمة اللطيفة هي الحقيقة التي عليها مدار الإنسان؛ صح التعبير بها عن ذات الإنسان كله.

المعنىٰ الثامن: الجنس، ويعني به النوع وجنس الإنسان، قال الله تعالىٰ: ﴿ لَقَدُ جَاءَ كُمُ رَسُوكُ مِ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ [التوبة: ١٢٨]. التوجيه: كما ذكر في التوجيه السابق له.

و بهذا نجد أن المعاني تأتلف؛ إذ تعود جميعها إلى معنى واحد - والله أعلم.

## المحور الثانى: الأدلة وأساليب الاستدلال:

- ١- أدلة المؤلف مع جمالها إلا أنه واضح كونه يسجلها من حفظه؛ فحصلت له بعض الهفوات اليسيرة في كتابة الآيات. وحصلت له هفوات في ترك بعض الآيات التي تسند فكرته والمعنىٰ الذي ذكره. وكذلك بالنسبة للأحاديث، وقد نبهت علىٰ ذلك في مواضعه.
- ٢- انتهج المؤلف أسلوبًا علميًا؛ حيث يذكر المعنىٰ الذي يرئ
   أن الوضع اللغوي والاستعمال القرآني والحديثي يحمله؛
   ولهذا لم يغرب المؤلف في المعاني التي ذكرها.

# المحور الثالث: النتائج التي توصل إليها:

يمكننا أن نقول الآتي حول النتائج التي توصل إليها المؤلف:

أولا: التزم المؤلف بشرطه في بيان معاني النفس في القرآن الكريم وسنة النبي صلى الله عليه وسلم من وجهة نظره، وقد نجح في ابتكار مادة رائعة حول النفس للباحثين في العلوم النفسية والدراسات القرآنية والمشتغلين بالتفسير الموضوعي على وجه الخصوص.

ثانيًا: كانت الفرصة مواتية للمؤلف أن يقدم ماهو أكبر من تعداد معاني ورود النفس في القرآن الكريم وأمثلتها، فهو عالم باللغة العربية وبعلوم القرآن الكريم بل وعموم علوم الشريعة والعقائد، فكان قادرًا علىٰ بيان المسائل المتعلقة ببحث النفس في القرآن والحديث، وكان قادرًا علىٰ تتبع مسالك الفلاسفة ونقضها مسلكًا مسكلًا.

ولعل شرطه في مطلع رسالته هو الذي منعه من فعل ذلك حيث أراد تقريب معاني النفس للمبتدئين من طلاب العلم -والله أعلم-

#### المحور الرابع: مقترحات بديلة إن وجدت:

١- بدأ المؤلف رسالته بالحديث عن اللغة العربية، غير أنه لم يناقش مفهوم وتعريف النفس في اللغة العربية قبل الشروع في معانيها في القرآن الكريم.

٢- لم يناقش المؤلف القضايا الكثيرة المتعلقة بالآيات والأحاديث التي تناولت النفس الإنسانية، وتتميمًا للفائدة نكتفي هنا بالتمثيل لقضيتين، واحدة قليلة التناول في الدراسات التي تتناول موضوع النفس، والأخرى مشتهرة.

# القضية الأولى: هل تزكية النفس مقصد شرعي؟

للجواب عن هذا السؤال يمكننا القول بأن علماء المقاصد تحدثوا عن النفس من جهة الحفظ كثيرًا، لكن عز حديثهم في جعل إصلاحها وتزكيتها وإصلاح عيوبها مقصدًا شرعيًا، إلا في إشارات

لدئ بعضهم مثل: الطاهر بن عاشور "محمد رشيد رضا" الدكتور عبد المجيد النجار"، والدكتور عبد الكريم حامدي".

ومن الأدلة الظاهرة على أن تزكية النفس وإصلاحها مقصد شرعى جملة من الآيات، آخذ بعضها برقاب بعض، وهي:

- أولها أول آية ورد فيها لفظ النفس حسب ترتيب النزول، وهي سورة الشمس؛ حيث قال الله -تعالىٰ-: ﴿وَالشَّمْسِ وَضُّعَنَهَا ﴿ وَٱلْقَمْرِ إِذَا نَلَهَا ﴾ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلَهَا ﴾ وَأَلْقَمْرِ إِذَا نَلَهَا ﴾ وَٱلْأَرْضِ وَمَا طَحَهَا ﴾ وَالنَّمَاءِ وَمَا سَوَنَهَا ﴾ فأَلْهُمَهَا فَجُورُهَا وَتَقُونُهَا ﴾ قَدْ أَقْلَحَ مَن زَكَنَهَا ﴾ وقد خاب من

 <sup>(</sup>١) انظر إشارة له في مقاصد الشريعة، بتحقيق الحبيب الخواجة (٢/ ٤٨٨)، وانظر:
 التحرير والتنوير، الدار التونسية، ١٩٨٤ ((٢/ ١٢٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير المنار، لمحمد رضيد رضا، الهيئة المصرية للكتاب، ١٩٩٠ (٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: مقاصد الشريعة بأبعاد جديدة، لعبد المجيد النجار، دار الغرب الإسلامي، ٢٠٠٨ (ص ١٢٢-١٢٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: مقاصد القرآن من تشريع الأحكام، لعبد الكريم حامدي، دار ابن حزم، (٤) در ١٤٩-٢٠٧).

دَسَّنَهَا (الشمس]؛ فأقسم الله -تعالى - أحد عشر قسمًا علىٰ أن الفلاح لمن زكيٰ النفس، وكأن الآيات لم تكتف بذلك، بل جعلت خلاصة رسالات الآنبياء هي تزكية النفس، فقال الله - تعالىٰ -: ﴿ رَبَّنَا وَأَبْعَثُ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتَّلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنَابَ وَالْحِكَمَةَ وَيُزَّكِّهِمْ ﴾ [البقرة: ١٢٩]، وقال -تعالىٰ - في التزكية أيضًا: ﴿لَقَدُ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ ءَاينتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ ﴾ [آل عمران: ١٦٤]، وقال -تعالى - في التزكية رابطًا لها بالفلاح في موضع آخر: ﴿قَدَّأَفَلَحَ مَن تَزَّكُن اللَّهُ [الأعلى]، بل وصرحت الآيات بأن الجنة ونعيمها هو جزاء الله تعالىٰ لمن تزكيٰ فقال -تعالىٰ - : ﴿ حَنَّتُ عَدْنِ تَعْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِهَا ۚ وَذَلِكَ جَزَآهُ مَن تَزَّكُّن ﴿٧٧﴾ [طه].

- وبهذا لا بد من التعرف على ماهية التزكية، وكيف تكون للنفس، ويمكن تلخيص ذلك في الآتي:

ما هي تزكية النفس؟

الفعل زكئ: قال ابن فارس أنزاء والكاف والحرف المعتل أصل يدل على نماء وزيادة. ويقال الطهارة زكاة المال. قال بعضهم: سميت بذلك لأنها مما يرجى به زكاء المال، وهو زيادته ونماؤه. وقال بعضهم: سميت زكاة لأنها طهارة. قالوا: وحجة ذلك قوله وقال بعضهم: سميت زكاة لأنها طهارة. قالوا: وحجة ذلك قوله جلّ ثناؤه -: ﴿ خُذُ مِنْ أَمُولِكُم صَدَقَةٌ تُطَهِّرُهُمُ وَتُزَكِّهِم بِهَا ﴾ [التوبة: جلّ ثناؤه -: ﴿ خُذُ مِنْ أَمُولِكُم صَدَقَةٌ تُطَهِّرُهُمُ وَتُزَكِّهِم بِهَا ﴾ [التوبة: والطهارة.

فالزكاة في أصل اللغة تحمل معنيين، هما بمثابة العمليات المتتابعة، (طهارة، ثم نماء)، وهو المعبر عنه عند أهل السلوك بالتخلية التي تقابل النماء والزيادة.

وينحو الراغب نحو جعل معنىٰ الزكاة: معنىٰ واحدًا هو النماء والزيادة، ثم أشار إلىٰ معنىٰ الطهارة في حق النفس كمعنىٰ للزكاة بعد ذلك، فقال في المفردات: "تزكية النفس، أي: تنميتها بالخيرات والبركات ... وبزكاء النفس وطهارتها يصير الإنسان

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة لابن فارس (٣/ ١٧).

بحيث يستحق في الدنيا الأوصاف المحمودة، وفي الآخرة الأجر والمثوبة(...

وامتنع المصطفوي عن إطلاق المعنيين على التزكية، وقصرها على تنحية ما يلزم تنحيته وإخراجه، والمعنيان اللذان ذكرهما ابن فارس والراغب جعلهما من لوازم معنى التزكية لا من معناها الأصلى ".

ويرى الباحث أن القول الذي يجمع كل ذلك هو جعل معنى التزكية شاملا لكافة تلك المعاني، فنقول في تعريفها:

تزكية النفس: تطهير النفس بتنحية ما تذم ببقائه فيها، وإكسابها ما تنمو به وتزيد رتبتها.

وبهذا تجتمع الأقوال وتأتلف، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) المفردات للراغب (ص: ٣٨١)

<sup>(</sup>٢) التحقيق في كلمات القر آن للمصطفوي (٤/ ٣٥٥).

# القضية الثانية: هل النفس هي الروح؟

ربما لاحظ القارئ مما سبق اتجاه الحديث نحو التفريق بين النفس والروح، وأن لكل منهما حقيقة غير الآخر.

والمسألة -كما قال ابن القيم- تكلم فيها الناس من سائر الطوائف، واضطربت فيها أقوالهم (٠٠٠).

وإن كان ابن القيم نفسه وشيخ الإسلام ابن تيمية سارا نحو قول الجماهير، وهو الذي ذهب إليه أبومحمد بن حزم من قبلهم، فقال ابن القيم: "والنفس والروح اسمان مترادفان بمعنى واحد" ".

والذي يشكل على هذا: أن النفس جاءت في القرآن الكريم ٢٩٨ مرة، في الوقت الذي لم يرد لفظ الروح إلا في عدد قليل من الآيات، زهاء ٢٣ موضعًا، مع إغلاق البحث في وجه سؤال اليهود: ﴿ وَيَسْئُلُونَكَ عَنِ ٱلرَّوجَ ۖ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي وَمَا أُوتِيتُه مِّن ٱلْعِلْمِ إِلَّا وَيَسْئُلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ فَل ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي وَمَا أُوتِيتُه مِّن ٱلْعِلْمِ إِلَّا وَيَسْئُلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ فَل الرَّوح مِنْ أَمْرِ رَبِي وَمَا أُوتِيتُه مِّن ٱلْعِلْمِ إِلَّا وَيَسْئُلُونَكَ عَنِ ٱلرَّوجَ فَل الرَّوح مِنْ الفارق بينهما.

<sup>(</sup>١) الروح لابن القيم، تحقيق: أجمل الإصلاحي (ص ٥١١).

<sup>(</sup>٢) الفصل في الملل والنحل لابن حزم (٣/ ٢١٤).

و «إن إظهار أمر النفس واضحًا، في مقابل إخفاء الروح إخفاء قويًا، يدل دلالة باهرة على اختلاف الماهيتين اختلافًا شاسعًا. والشيء الواحد لا يمكن أن يكون ظاهرًا معلومًا وخفيًا مجهولا في الوقت ذاته» (٠٠٠).

و أول من نقل عنه التفريق بين النفس والروح من الرعيل الأول: ابن عباس - رضي الله عنه - حيث أثر عنه قوله: «في ابن آدم نفس وروح، بينهما مثل شعاع الشمس؛ فالنفس التي بها العقل والتميز، والروح التي بها النفس والحركة» (٠٠٠).

ونسب ابن القيم نفسه القول بالتفريق بين النّفس والروح إلى المحدثين والفقهاء فقال: «و قالت فرقة أخرى من أهل الحديث والفقه والتصوف الروح غير النفس. قال مقاتل بن سليمان للإنسان حياة وروح ونفس فإذا نام خرجت نفسه التي يعقل بها الأشياء ولم تفارق الجسد بل تخرج كحبل ممتد له شعاع فيرى الرؤيا بالنفس

<sup>(</sup>١) ماهية النفس، أحمد كرار الشنقيطي، رسالة غير منشورة (ص ٢٣).

<sup>(</sup>٢) تخريج أحاديث الكشاف (٣/ ٢٠٥)، زاد المسير لابن الجوزي (٥/ ٢٦٩)، فتح القدير للشوكاني (٦/ ٢٩١).

التي خرجت منه وتبقى الحياة والروح في الجسد فبه يتقلب ويتنفس»(١).

وفي موضع آخر نسب التفريق بين النّفس والروح إلى أهل الأثر فقال: «و قالت طائفة وهم أهل الأثر أن الروح غير النفس والنفس غير الروح»...

والقول بالترادف بين اللفظين يرده أن الترادف محل خلاف في اللغة، وفي القرآن الكريم الخلاف أشد، بل قال ابن تيمية: «الترادف في اللغة قليل، وأما في ألفاظ القرآن فإما نادر وإما معدوم، وقل أن يعبر عن لفظ واحد بلفظ واحد يؤدي جميع معناه، بل يكون فيه تقريب لمعناه، وهذا من أسباب إعجاز القرآن» «».

(۱) الروح لابن القيم، تحقيق: أجمل الإصلاحي (ص ٢١٧). ونسبة القول بالتفريق بين النفس والروح لأهل الحديث والأثر تنسب لابن حبيب، ولابن مندة في كتابه النفس والروح ونقلها عنهما غير واحد من المفسرين منهم الآلوسي في روح المعاني (٨/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية (ص ١٧).

ويرئ أحمد كرار أن سبب القول بالترادف بين اللفظين هو اشتراك الاسمين في بعض الصفات: فالنفس والروح لطيفتان غيبيتان، فاتُخِذ هذا الاشتراك في الخصائص ذريعة للقول بترادفهما، وهو مردود بأن مجرد الاشتراك في الصفات لا يجعلهما شيئًا واحدًا…

ويزيد الأمر وضوحًا مسألة مراحل الخلق، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدَ خَلَقَنَكُمْ مُمْ قُلْنَا لِلْمَلَكِ كَةِ السّجُدُوا لِآدَمَ ﴾ [الأعراف: خَلَقَنَكُمْ مُمُ قُلْنَا لِلْمَلَكِ كَةِ السّجُدُوا لِآدَمَ ﴾ [الأعراف: ١١]، وقال تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ وَسَاحِدِينَ اللهِ ﴾ الحِجرينَ اللهِ الحِجر]، وقال تعالى: ﴿ وَنَفْسِ وَمَاسَوّنَهَا ﴾ [الشمس] فجاءت محصلة مراحل الخلق في الآية الأولى:

- ١ الخلق
- ۲ التصوير
- ٣- سجو د الملائكة
  - وفي الآية الثانية:
    - ١ التسوية

<sup>(</sup>١) انظر: ماهية النفس، أحمد كرار الشنقيطي، رسالة غير منشورة (ص ٢٧).

٢-نفخ الروح

٣- سجو د الملائكة

وجاءت الآية الثالثة بمرحلة واحدة هي:

١ – التسوية

فالتسوية كما في آية (سورة الشمس) كانت للنفس و(التسوية) تمام (الخلق)، وبهذا تجيء المفردتين مشكلتان المرحلة الأولىٰ من الخلق.

وبعدها تجيء المرحلة الثانية وهي مرحلة تصوير البدن (صورناكم) وهي مرحلة صورة الجسد فالآية رتبت بينهما بـ(ثم).

وبعدها تجيء المرحلة الثالثة وهي مرحلة (نفخ الروح)، والتي تلتها المرحلة الرابعة وهي مرحلة (سجود الملائكة).

وابن القيم نقل عن محمد بن نصر المروزي والامام ابن حزم بل ويحكي فيه ابن حزم الاجماع أن خلق البدن كان متأخرًا عن خلق (الروح/ النفس) ··· و و نقل عن الفقهاء أن سبب مصيرهم للقول بتأخر خلق البدن هو الترتيب الصريح في الآية بـ (ثم) ··· .

والمحصل الذي نريد استنتاجه هو التفريق بين النفس والروح إذ مراحل خلقهما مختلفة ومتفاوتة ٣٠. والله أعلم

(١) وهي النفس حسب القول الذي رجحناه أول المسألة.

<sup>(</sup>٢) انظر: الروح لابن القيم، تحقيق: أجمل الإصلاحي (ص ٤٥٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفصيلا رائعًا للشيخ أحمد كرار الشنقيطي في رسالته ماهية النفس، رسالة غير منشورة (ص ٣٢).



# الفصل الثالث: نص الرسالة محققًا

- أولًا: بين يدي النص.
  - ثانيًا: النص محققًا.

### أولًا: بين يدي النص:

بدأت أو لا بكتابة نص الرسالة اعتمادًا علىٰ نسخة مكتبة عارف حكمت، التي اعتبرتها أصلا، ثم عنيت بتوثيق متن النص وضبطه، اعتمادًا علىٰ مقابلة النسخة الأصل بنسختي مكتبة أسعد أفندي ونسخة مكتبة عاطف أفندي. كما قمت بخدمة النص في الهوامش وذلك بـ:

١- ذكر نماذج أخرى من الآيات والأحاديث التي مثل بها المؤلف لمعاني النفس.

- ٢- إصلاح الآيات التي حصل فيها تصحيف.
  - ٣- تخريج الأحاديث من مصادرها.
  - ٤ بيان معاني الأمثال التي أوردها المؤلف.
- ٥- شرح الألفاظ الغريبة التي أوردها المؤلف.

-€



٦- التعريف بالبلدان التي ذكرها المؤلف.

٧- التعريف بالكتب التي أوردها المؤلف.

٨- خدمة النص بعلامات الترقيم الإملائية.

### ثانيًا: النص محققًا:

رسالة في بيان استعمالات لفظ النفس في كتاب الله -تعالى -وسنة رسوله، جمعتها بالتماس بعض الإخوان؛ لما شاهد الاختلافات في استعمال هذا اللفظ.

وأنا الفقير إليه - تعالىٰ -: عبد الله بن عثمان بن موسىٰ ٠٠٠.

(۱) سبقت ترجمته.

والجمع وقع بعد خروجي من سلانيك٬٬٬ قبل شروعي في حاشية البيضاوي٬٬٬

سنة إحدى وثلاثين ومائة وألف في منزلي بقسطنطنية.

<sup>(</sup>۱) سلانيك مدينة عثمانية قديمًا، وهي اليوم مدينة يو نانية تقع على رأس خليج سلونيك أحد تفرعات الخليج الثيرمي، والذي يشكل بدوره الجزء الشمالي الغربي من بحر إيجة، ترتفع المدينة من مستوئ سطح البحر تبعد مسافة ٥٠٠ كيلومتر عن أثينا عاصمة البلاد (موقع ويكيبيديا).

<sup>(</sup>۲) تفسير العلامة البيضاوي، الذي وضع عليه المؤلف حاشية هو لناصر الدين أبي سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي (ت ٦٨٥)، جمع فيه بين التفسير والتأويل، على مقتضى قواعد اللغة العربية، وقد اختصره من الكشاف للزمخشري، وتفسير الرازي، وتفسير الراغب الأصفهاني، ووضعت عليه حواشي كثيرة زادت على أكثر من ١٠٠ حاشية، منها: حاشية صاحبنا عبد الله بن عثمان بن موسئ.



بسم الله الرحمن الرحيم، وبه نستعين ٠٠٠.

سبحان من جعل للإنسان نفسًا أقسم عليها فقال تعالى شأنه ﴿ وَنَفْسِ وَمَاسَوَنِهَا ﴿ فَا لَمْمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونِهَا ﴿ فَالشَمِسَ الله وحكم بالفلاح حكمًا أكيدًا لمن زكيها "، وبالخيبة والخسران خسرانًا عتيدًا لمن دسيها، وعلى الأرواح الطيبة والأنفس القدسية من الصلوات "أنميها، ومن التسليمات أزكيها، خصوصًا على من أوتي من الكتب أجديها "، ومن الكمالات أسناها وأعلاها، وعلى آله وأصحابه الذين اختاروا من السبل أهداها، ومن المسالك أجلاها.

(١) قوله: (وبه نستعین) لی في نسخة (س، ع).

 <sup>(</sup>۲) هذا الموضع هو أول مواضع ورود لفظ النفس في القرآن الكريم حسب ترتيب نزول القرآن الكريم.

<sup>(</sup>٣) هكذا في جميع النسخ (زكيها)، وأثبتت كما هي، والياء إشارة للإمالة، وهكذا في (دسيها، وأنميها، وأزكيها، وأجديها).

<sup>(</sup>٤) في (س): (الصلواة).

<sup>(</sup>٥) معنىٰ أجديها: أي أجدىٰ وأكثر نفعًا.

وبعد، فإن لفظ النفس لما كان مستعملا في كلام الله تعالى ١٠٠ وكلام رسوله" في معاني مختلفة، ومدلو لات متفاوتة، ومفهو مات متغايرة، مع أن هـذا اللفظ كثير الورود والتـداول؛ أردت أن أذكر كل واحد من تلك المعاني منفردًا بأمثلته "الواقعة في كلام الله -تعالىٰ - وكلام رسوله -صلىٰ الله تعالىٰ عليه وسلم- حسب ما ظفرته وظننته مثالا لما مثلته؛ فإن المقصد خطابي، والمطلب ظني، والمقام إقناعي، من قبيل ما يصح أن يكتفىٰ فيه بالظنون والتخمينات، لا قطعي يطلب فيه الجزم واليقين (١٠).

<sup>(</sup>١) عدد ورود لفظ (النفس) في القرآن الكريم: ٢٩٨ مرة.

<sup>(</sup>٢) حجم ورود لفظ النفس في الحديث الشريف كثير وغزير؛ لكن عدد الورود في الصحيحين (البخاري ومسلم): ٢٠٠ موضع تقريبًا.

<sup>(</sup>٣) في (ع): (بأمثلة).

<sup>(</sup>٤) وهو بهذا يعده مسألة اجتهادية سائغة الخلاف.

ولعمري إن معرفة ذلك (أجدى من تفاريق العصا) "لمن يزاول كتاب الله -تعالى - "تلاوة وتدريسًا ومراجعة، وكذا الكلام للمُزَاولين لكلام رسوله؛ فإن من لم يرسخ في معرفة الكلمات الله أواقعة في كتاب الله -تعالى - وكلام رسوله، واستعمالات العرب الجارية "؛ ربما وقع في مواضع منهما في الأغلاط والأوهام، سيما في كلمة النّفس؛ لاختلاف معانيها، وتفاوت مدلولا تها، وتباين استعمالاتها بالنسبة إلى مواضعها، ولا يحصل الوقوف عليها من كتب اللغات بسهولة؛ فوضعت هذا الجمع للمبتدئين القاصرين في علوم العربية، لا لمن له قدم راسخ فيها وفي الفنون الأدبية، فإنه غير محتاج إلى هذا الجمع والتأليف.

(۱) هذا مثل عربي قديم، انظر: مجمع الأمثال لأبي الفضل الميداني النيسابوري (۱/ ٧٧). وانظر: لسان العرب لابن منظور (فرق ١/ ٢٩٩). وبهذا يكون المؤلف أراد أن معرفة ذلك كثير النفع لمن يشتغل بالقرآن الكريم، وسنة النبي صلى الله عليه وسلم.

<sup>(</sup>٢) قوله: (تعالىٰ) ساقطة من (ع).

<sup>(</sup>٣) في نسخة (س، ع): (العاربة).

فعقدت لكل واحد من معاني النّفس مع أمثلته المذكورة لبيانه وإيضاحه فصلا على حدة، فبلغ فصول الكتاب إلى ثمانية أعداد، ثم أردفتها بخاتمة يذكر فيها ما يتعلق بتلك الفصول. والله تعالى - هو المسئول أن يجعله خالصًا لوجهه الكريم، إنه على ذلك قدير، وبالإجابة جدير.

4



## الفصل الأول:

﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ ﴿ [آل عمران: ٢٨] ١٠٠.

﴿ قُل لِمَن مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ قُل لِللَّهِ ۚ كَنَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ [الأنعام: ١٢].

﴿ وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَدِنَا فَقُلْ سَلَمُ عَلَيْكُمُ ۖ كَتَبَ رَبُّكُمُ عَلَيْكُمُ ۗ كَتَبَ رَبُّكُمُ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ ﴾ [الأنعام: ٥٤].

﴿ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ [المائدة: ١١٦].

وفي الحديث القدسي الوارد في الصحيح: «يَا عِبَادِي، إِنِّي حَرَّمُا بَيْنكُم؛ فَلا تَظَالَمُوا» (".

<sup>(</sup>١) وفي موضع آخر في (سورة آل عمران: ٣٠) نفسها: ﴿وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفَسَدُّ، وَاللَّهُ رَاللَّهُ نَفَسَدُّ، وَاللَّهُ رَعُونُ اللَّهُ نَفَسَدُّ، وَاللَّهُ مَا اللَّهُ نَفَسَدُّ، وَاللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ نَفَسَدُّ، وَاللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ نَفَسَدُّ، وَاللَّهُ مَا اللَّهُ نَفَسَدُّ، وَاللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ نَفَسَدُّ مَا اللَّهُ نَفَسَدُّ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ نَفَسَدُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِم

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۸/ ۱٦).

ۥ



الفصل الثاني:

في أنَّه يجيء بمعنى الروح الإنساني، وهو الجسم اللطيف الحال في البدن عند جمهور المتكلمين وأهل الحديث، قال الله تعالى:

﴿ يَكَأَيَّنُهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَّةُ ﴿ ٱرْجِعِىٓ إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّضِيَّةً ﴿ فَالْمُطْمَيِنَة عِبَدِي ﴿ أَنَ وَأَدْخُلِ جَنِّنِي ﴿ أَنَ الفجر ] .

أي: اخرجي عن بدنك الذي ألفْتِ به، وارجعي إلى ربك راضية مرضية؛ فهذا حال أهل البرزخ إلى البعث والنشور، ثم إذا حشر الأجساد يقال لها فادخلي في عبادي: أي فادخلي في أبدان عبادي كما دخلت أولًا، وادخلي جنتي مع بدنك الذي حلل فيه.

﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّلِلْمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمُوْتِ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ بَاسِطُوٓاْ أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوٓاْ أَنفُسَكُمُ ﴾ [الأنعام: ٩٣].

﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُم بِهَا فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَافُهُمُ وَهُمْ كَاللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللللَّالِمُواللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّلَّا الل

﴿ اللَّهُ يَتُوفَى الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهِ اوَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ يَتُوفَى الْأَخْرَى إِلَى أَجُلِ مُسَمَّى ﴾ فَيُمْسِكُ النَّهُ الْمُوْتَ وَيُرْسِلُ الْأَخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ﴾ [الزُّمُر: ٤٢].

وفي غير واحد من الأحاديث: «وهو يجود بنفسـه»(۱)؛ يعني المحتضر.

وقال عليه السلام: «إذا خرجت النفس يتبعها البصر» (°).

(۱) رواه البخاري (۲/ ۸۳).

<sup>(</sup>٢) رواه البزار في (مسنده ٩/ ١٢٠)، قال الهيثميُّ في (مجمع الزوائد ٢/ ٣٣٠): «رواه البزار ُ، والطبراني في الأوسط بنحوه، وفيه: محمد بن أبي النوار، وهو مجهولٌ». وهو في (صحيح مسلم: ٩٢٠)، لكن بلفظ: «إن الروح إذا قبض تبعه البصر».

وفي غير واحد من الأحاديث: «والذي نفسي بيده» ، وفي بعض الطرق: «والذي نفس محمد بيده» ...

فإن قلت: إن ما هو بيده - تعالى - من ذاته - صلى الله تعالى عليه وسلم - ليس هو روحه الشريف فقط، بل روحه الشريف مع بدنه المنيف؛ فيكون الحديث الشريف مثالا للمعنى الخامس لا للمعنى الثانى.

<sup>(</sup>۱) منها: قوله صلىٰ الله عليه وسلم: «والذي نفسي بيده، لقد هممت أن آمر بحطب، ثم آمر بالصلاة ..» رواه البخاري (٦٤٤)، ومنها قوله صلىٰ الله عليه وسلم: «والذي نفسي بيده لأن يأخذ أحدكم حبله، فيحتطب ..» رواه البخاري (١٤٧٠)، ومنها قوله صلىٰ الله عليه وسلم: «والذي نفسي بيده لخلوف فم الصائم ..» رواه البخاري (١٨٩٤)، ومنها قوله صلىٰ الله عليه وسلم: «فوالذي نفسي بيده، لا يؤمن أحدكم حتىٰ أكون أحب إليه من والده وولده رواه البخاري (١٤٤).

<sup>(</sup>۲) منها: قوله صلى الله عليه و سلم: «والذي نفس محمد بيده لمناديل سعد بن معاذ في الجنة أحسن من هذا» رواه البخاري (۲٦١٥)، ومنها قوله صلى الله عليه وسلم: «والذي نفس محمد بيده، لو أن فاطمة بن محمد سر قت لقطعت يدها» رواه البخاري(٤٠٣٤)، ومنها قوله صلى الله عليه وسلم: «والذي نفس محمد بيده، إن ما بين المصراعين من مصاريع الجنة لكما بين مكة وهجر، أو كما بين مكة وبصرى» رواه مسلم (١٩٣).

قلت: نعم، إلا أن أعز الأشياء في الإنسان هو روحه، سيما روحه الشريف؛ فناسب المقام الذي هو مقام الحلف والقسم بذاته تعالىٰ جلَّ جلاله، وعم نواله. ويؤيّده أنه نسب هذه النّفس الشريفة إلىٰ يده تعالىٰ، وهو صفة من صفاته تعالىٰ بلا كيف عند سلفنا الصالحين رضوان الله عليهم أجمعين.

₹•

### الفصل الثالث:

في أنه يجيء بمعنى باطن الإنسان، مثل: الصدر والقلب وما يشاكلهما من المدارك، قال الله تعالى:

﴿ وَإِن تُبَدُواْ مَا فِيَ أَنفُسِكُمْ أَوْتُخَفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِدِاللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٤].

﴿ يُخَفُونَ فِي أَنفُسِمٍ مَّا لَا يُبَدُونَ لَكَ ﴾ [آل عمران: ١٥٤].

﴿ وَٱذْكُر رَّبُّكُ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً ١٠٠ [الأعراف: ٢٠٥].

﴿ فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ ، وَلَمْ يُبَدِهَا لَهُمْ قَالَ أَنتُمْ شَرُّ مَا لَهُمْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَاتَصِفُونَ ﴾ [يوسف: ٧٧].

﴿ وَٱعْلَمُوٓ أَأَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٓ أَنفُسِكُمْ فَٱحْذَرُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٥].

﴿ أَفَكُلُّمَا جَآءَكُمْ رَسُولُ بِمَا لَا نَهُوكَ أَنفُسُكُمُ ٱسْتَكُبَرْتُمْ ﴾ [البقرة:

<sup>(</sup>١) في الأصل ﴿وخُفية﴾، وهو خطأ.

﴿ حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُ ﴾ [البقرة:

﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَّةِ إِبْرَهِ عَمْ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَهُ ﴿ [البقرة: ١٣٠].

﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ عِنْ خِطْبَةِ ٱلنِّسَآءِ أَوْ أَكْنَنتُمُ فِي مَا عَرَّضْتُم بِهِ عِنْ خِطْبَةِ ٱلنِّسَآءِ أَوْ أَكْنَنتُمُ فِي البقرة: ٢٣٥].

﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ آَمُوالَهُمُ ٱبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ وَتَثْبِيتًا مِّنَ أَنفُسِهِمْ ﴾ [البقرة: ٢٦٥].

﴿ وَمَا يُضِلُّونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ١٠٠ ﴾ [آل عمران: ٦٩].

﴿ فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِّنْهُ نَفْسًا ﴾ [النساء: ٤].

﴿ فَيُصِّبِحُواْ عَلَىٰ مَا آَسَرُّواْ فِي آَنفُسِمِ مَ نَدِمِينَ ﴾ [المائدة: ٥٦].

﴿ يُوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهُ الَّهِ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْرًا ﴾ [الأنعام: ١٥٨] على قول من يقول: إن الإيمان

<sup>(</sup>١) في نسخة (س،ع): ﴿ وَمَا يُضِلُونَ إِلَّا أَنفُسَهُم ۗ وَمَا يَضُرُّونَكَ مِن شَيْءٍ ﴾ [الساء:

إنما هو بالقلب "، وأما العمل بالأركان فخارج عنه، وعلى أن يكون (كسبت) من قبيل الإسناد إلى السبب، مثل: قوله تعالى: ﴿ يُدَبِّحُ الْبَالَةُ هُمُّ وَيَسْتَحِي مِنْ الْمَهُمَا لِبَاسَهُمَا ﴾ [القصص: ٤] ، و ﴿ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا ﴾ [الأعراف: ٢٧].

﴿ وَمَاكَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِنَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [يونس: ١٠٠].

﴿ وَلَا أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِي آَعَيُنَكُمُ لَن يُؤْتِيَهُمُ ٱللَّهُ خَيْرًا ۖ ٱللَّهُ أَعَلَمُ بِمَا فِي أَنفُسِهِمْ ﴾ [هود: ٣١].

﴿ فَرَجَعُوا إِلَىٰ أَنفُسِهِ مَ فَقَالُوا ﴿ إِنَّكُمْ أَنتُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا اللَّالَّا اللَّاللَّا الللَّا اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ ا

﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتْهَآ أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًّا ﴾ [النمل: ١٤].

﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسُ مَّا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةِ أَعْيُنِ ﴾ [السجدة: ١٧].

<sup>(</sup>١) في الأصل: «الإيمان إنما هو التصديق بالقلب»، وعلى كلمة «التصديق» كلها تشطيب. ولا توجد هذه الكلمة في النسخين الأخريين أيضا. والقائلون بالقول المشار إليه: هم المرجئة.

<sup>(</sup>٢) في الأصل (قالوا)، وهو خطأ.

﴿ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِمٍ مَ لَوْلَا يُعَذِّبُنَا أَللَّهُ بِمَا نَقُولُ ﴾ [المجادلة: ٨].

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَفْسُهُ ۗ وَتَحَنُ أَقَرُبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ اللهِ الله

﴿ فَأُوْجَسَ فِي نَفْسِهِ عِنِفَةً مُّوسَىٰ ﴿ ١٠ كَا فَأَنَا لَا تَعَفُ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ ﴿ ١٨ ﴾ [طه].

₹.

### الفصل الرابع:

في أنه يجيء بمعنىٰ هذا الهيكل المحسوس، وهو البدن، قال الله تعالم :

﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٤٥].

﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآ بِقَةُ ٱلْمُؤْتِ ﴾ [آل عمران: ١٨٥] ١٠٠.

﴿ فَتُوبُوٓا إِلَىٰ بَارِبِكُمْ فَأَقَنُلُوٓا أَنفُسَكُمْ ﴾ [البقرة: ٥٤].

﴿ وَلَا تَقَ نُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ [الأنعام: ١٥١] ٣٠.

﴿ قَالَ هِيَ رَوَدَتْنِي عَن نَّفْسِي ﴾ [يوسف: ٢٦].

﴿ تُرُودُ فَنَهَاعَن نَّفُسِهِ - قَدُ شَغَفَهَا حُبًّا ﴾ [يوسف: ٣٠].

﴿ وَلَقَدُ رُودَنُّهُ مُ عَنَ نَفْسِهِ عَ فَأَسْتَعْصَمَ ﴾ [يوسف: ٣٢].

<sup>(</sup>١) في ثلاثة مواضع: الثاني: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِهَ أَالْمَوْتِ ۗ وَبَنْلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ فِتَنَةً ﴾ [الغنكبوت]. والثالث: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِهَةُ ٱلْمَوْتِ أَثُمَ إِلَيْنَا تُرْجَعُون ﴾ [العنكبوت].

 <sup>(</sup>٢) في ثلاثة مواضع: الثاني: ﴿ وَلَا نَفْتُلُواْ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾ [الإسراء: ٣٣]،
 والثالث: ﴿ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ النَّي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقّ ﴾ [الفرقان: ٦٨].

-g

## ﴿ ٱلْكَنَ حَصْحَصَ ٱلْحَقُّ أَنَا رَوَدتُّهُ وَعَن نَفْسِهِ عَ ﴿ [يوسف: ٥١] ١٠٠.

فإن قلت إن مراودتها كما نشأت عن دقايق "الحسن وبدايع الفطرة التي تحققت في هيكله الشريف عليه السلام؛ كذلك تنشأ عن الملكات الفاضلة والأخلاق الحسنة المتحققة فيه عليه السلام، ومحلها الروح أو القلب، فالمناسب هو: المعنى الخامس أو الثاني أو الثالث لا الرابع؟

قلنا: نعم، إن فرط المحبة تنشأ عما ذكرت -أيضًا- إلَّا أن القلب والروح أمران غائبان غير محسوسين للمحب المشغوف؛ وإنما المشهود المبصر المعاين هو هذا الهيكل المحسوس؛ فالظاهر أن الذي سلب عنها الصبر والقرار، وهتك حجاب عصمتها، بحيث ما

<sup>(</sup>۱) بقي في سورة يوسف ذاتها مواضع بالتركيب ذاته وفي السياق ذاته السياق، منها: الأول: ﴿وَرَوَدَتُهُ النِّي هُو فِ بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ وَعَلَقَتِ ٱلْأَبُورَبُ ﴾ [يوسف: ٢٣] ، الثاني: ﴿ قَالَ مَا خَطُّبُكُنَّ إِذْ رَوَدِتُنَ يُوسُفَ عَن نَفْسِهِ قُلُ حَسَ لِلَّهِ ﴾ [يوسف: ٢٠] ، والثاني وموضعان خارج (سورة يوسف): الأول: في (سورة التوبة: ١٢٠): ﴿وَلاَ يَرْعَبُوا لَوَ اللَّهُ مِمْ عَن نَفْسِهِ عَن نَفْسِهِ عَن نَفْسِه عَن نَفْسَه عَن نَفْسَه عَن نَفْسَه عَن نَفْسَه عَن نَفْسِه عَن نَفْسَه عَن نَفْسِه عَن نَفْسِه عَن نَفْسَه عَن نَفْسَه عَن نَفْسَه عَن نَفْسَه عَن نَفْسَه عَن نَفْسَه عَن نَفْسِه عَن نَفْسَه عَنْ نَفْسَه عَنْ نَفْسَه عَن نَفْسَه عَلَى اللّه عَلْمُ عَنْ نَفْسَه عَنْ نَفْسِه عَنْ نَفْسِه عَنْ نَفْسَه عَلَيْ اللّه عَنْ نَفْسَه عَنْ عَنْ عَلْمُ عَنْ نَفْسَه عَنْ نَفْسِه عَنْ نَفْسَه عَنْ نَفْسُه عَنْ نَفْسَه عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمَ عَلْمَ عَنْ نَفْسَه عَنْ عَلْمَ عَلَى الْعَلْمُ عَلَيْ عَنْ عَلْمَ عَلَى عَلْمَ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلْمَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلْمَ عَلَيْ عَلْمَ عَلْمَ عَلَيْ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلَيْ عَلْمَ عَلْمَ عَلَيْ عَلَيْ عَلْم

<sup>(</sup>٢) هكذا في (الأصل): «دقايق» بالتسهيل، ومثله: (بدايع، والصنايع).

وقعت لها مبالاة، وما اجتنبت عن قصد السوء والفحشاء -مع علو شأنها؛ لأنها زوجة سلطان مصر وبنت سلطان مقرب - وعن الشهرة بالسوء عند أهل مدينتها؛ إنما هو مشاهدة الصنايع العجيبة ومعاينة البدايع الغريبة الأنيقة المبصرة المعاينة المتحققة في هيكله الشريف.

ويؤيد ما قلنا قوله عزَّ من قائل: ﴿ فَلَمَّا رَأَيْنَهُ وَ أَكْبُرُنَهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُ نَ وَوَلَمْ مَا فَلْنَا مَلِكُ كُرِيمٌ ﴾ [يوسف: ٣٦]؛ إذ النص الشريف صريح في أن هذه الحيرة الواقعة لهن، والدهشة المذهلة إياهن عن أنفسهن، بحيث قطعن أيديهن، و سلبن ونفين عنه المذهلة إياهن عن أنفسهن، بحيث قطعن أيديهن، و سلبن ونفين عنه حليه السلام - سلبًا مقارنًا بالحلف بالله العلي العظيم كونه من جنس البشر والإنسان؛ إنما نشأت من المعاينة والإبصار، ونبعت من المشاهدة والإحساس بغتة و فجاءة؛ إذ الوقت قصير في الغاية، والأمد سريع بالنهاية.

وكذا يؤيد ما قلنا قوله عزَّ من قائل: ﴿قَالَتُ فَذَالِكُنَّ ٱلَّذِى لُمَتُنَّنِى فِيهِ وَلَقَدُ رَوَدنَّهُ عَن نَقُسِهِ عَ [يوسف: ٣٦]، وإن زليخا إنما طلبت وأرادت منه -عليه السلام- الوِقَاع ودواعيه: ﴿قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ ۖ إِنَّهُ

رَبِيَّ أَحْسَنَ مَثْوَائِ إِنَّهُ لَا يُقْلِحُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [ــوســف: ٢٣]، ﴿ كَنْ عِبَادِنَا ﴿ كَنْ اللَّهُ مِنْ عِبَادِنَا اللَّهُ عَنْهُ ٱلسُّوَّةَ وَٱلْفَحْشَآةَ ۚ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا اللَّهُ عَنْهُ السُّوّة وَٱلْفَحْشَآةَ ۚ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّاللّ

قال الله تعالىٰ: ﴿وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَىٰ بَلَدِ لَمُ تَكُونُواْ بَكِلِغِيهِ إِلَى بَلَدِ لَمُ تَكُونُواْ بَكِلِغِيهِ إِلَّا بِمُشْقة إِلَّا بِمُشْقة تحصل لأبدانكم.

﴿ فَلَعَلَكَ بَنْ خُعُ نَفْسَكَ عَلَى ءَاتُرِهِمْ إِن لَمْ يُؤْمِنُواْ بِهَنذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا حَلَى إصرارهم على أَسَفًا على إصرارهم على كفرهم وإنكارهم لهذا الحديث.

﴿ وَٱصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدُوةِ وَٱلْعَشِيِّ ﴾ [الكهف:

﴿ قَالَ أَفَنَلْتَ نَفْسًا زَكِيَّةً بِغَيْرِنَفْسِ ﴿ ١٧﴾ [الكهف: ٧٤].

<sup>(</sup>١) بقى موضع آخر مشابه: ﴿ لَعَلَّكَ بَدْخِعٌ نَّفَسَكَ أَلَّا يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ۞﴾ [الشعراء].



﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصَْنَ بِأَنفُسِهِنَ آرَبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا فَإِذَا بَلَغُنَ أَجَلَهُنَّ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ " فِيمَا فَعَلْنَ فِي ٓ أَنفُسِهِنَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا فَإِذَا بَلَغُنَ أَجَلَهُنَّ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ " فِيمَا فَعَلْنَ فِي ٓ أَنفُسِهِنَ إِلْمَعْمُونِ ﴾ [البقرة: ٢٣٤].

﴿ فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَأَبْنَآءَكُمْ وَفِينَآءَنَا وَفِينَآءَنَا وَفِينَآءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ فَنَبَهِلُ فَنَجْعَلَ لَعْنَتَ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَّا عَا

﴿ قَالَ يَنْمُوسَى ٓ أَتُرِيدُ أَن تَقْتُلَنِي كَمَا قَنَلْتَ نَفْسًا بِٱلْأَمْسِ ﴾ [القصص: ١٩].

﴿ وَأَمْلَٰةً مُّوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ ﴾ [الأحزاب: ٥٠].

﴿ فَلَا نَذُهَبُ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ ﴾ [فاطر: ٨].

﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَتُ لِآمُوقِنِينَ ۞ وَفِيۤ أَنفُسِكُم ۚ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ۞ ﴾ [الذاريات].

<sup>(</sup>١) في (جميع النسخ): (عليهن)، وهو خطأ.



﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ﴾ [فُصِّلَت: ٥٣].

﴿ مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي آَنفُسِكُمُ إِلَّا فِي كِتَنبِ مِّن قَبْلِ أَن نَبْرَأَهَا ﴾ [الحديد: ٢٢].

﴿ وَتُجُكِهِ دُونَ فِ سَبِيلِ اللّهِ بِأَمْوَلِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ﴾ [الصف: ١١]، إن خُصّت المجاهدة بالحرب والقتال مع الأعداء الظاهرة، مثل: الكفرة والمشركين، يكون النظم الشريف من قبيل الرابع؛ وإن عُمّت إلىٰ المجاهدة مع النفس والشيطان والهوى - أيضا -، وعُمّم (في سبيل الله) -أيضًا - إلىٰ الغزو وغيره؛ يكون النظم الشريف مثالا للخامس.

وفي (الصَّحيح): «نفسك مطيتك فارفق بها» (١٠)، وفيه - أيضا -: «إن لنفسك علىك حقا» (١٠).

<sup>(</sup>۱) لم أجده مسندًا، وممن ساقه علىٰ أنه حديث: السرخسي في (المبسوط ٣٠/ ٢٧٠)، وابن نجيم في (الأشباه والنظائر: ١٦٠).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٦/ ٢٦٨) في قصة عثمان بن مظعون، قال الألبانيُّ في (إرواء الغليل ٧/ ٧٧): «إسناده جيد».



### الفصل الخامس

في أنه يجيء بمعنى الروح مع البدن، قال الله تعالىٰ:

﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَنَهَا ﴿ فَأَلْهُمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنَهَا ﴿ فَأَلْمَ مَن زَلَتَنَهَا ﴿ فَأَلْمُمَا إِلَى اللَّهُ مِن رَكَّنَهَا ﴿ فَأَلْمُمَا إِلَى اللَّهُ اللَّ

﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ لَهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا آكُتَسَبَتْ ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَ نَا ٱثَتِ بِقُرْءَ انِ غَيْرِ هَنَدَاۤ أَوَ بَدِّلُهُ ۚ فَلَ مَا يَكُونُ لِيٓ أَنَ ٱبُدِّلُهُ مِن تِلْقَآ بِي نَفْسِيٓ ﴾ [يونس: ١٥].

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَغُيُكُمُ عَلَى أَنفُسِكُم ﴾ [يونس: ٢٣]، أي: إنما ضرر بغيكم وسوء عاقبته على بدنكم مع روحه، حيث يعذبان بعذاب جهنم بسبب هذا البغي.

﴿ هُنَالِكَ تَبْلُواْ كُلُّ نَفْسِ مَّا أَسْلَفَتْ ۚ وَرُدُّواْ إِلَى ٱللَّهِ مَوْلَــُهُمُ ٱلْحَقِّ ۗ وَضَلَ عَنْهُم مَّاكَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ ثَنْ ﴾ [يونس].



﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ شَيْعًا وَلَكِكَنَّ ٱلنَّاسَ أَنفُسَهُمْ "يَظْلِمُونَ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ "يَظْلِمُونَ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ "يَظْلِمُونَ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ النَّاسَ أَنفُسُهُمْ اللَّاسَ أَنفُسُهُمْ اللَّاسَ أَنفُسُهُمْ اللَّاسَ أَنفُسُهُمْ اللَّاسَ أَنفُسُهُمْ اللَّاسَ أَنفُسُهُ اللَّاسَ أَنفُسُهُمْ اللَّاسَ أَنفُسُهُمْ اللَّاسَ أَنفُسُهُمْ اللَّاسَ أَنفُسُهُمْ اللَّاسَ أَنفُلُسُ اللَّلَّ اللَّاسَ أَنفُسُهُمْ اللَّلَّ اللَّاسَ أَنفُسُهُمْ اللَّلِمُ اللَّلَاسَ أَنفُسُهُمْ اللَّلِمُ اللَّلَاسُ اللَّلْسَاسُ أَنفُسُلُهُمْ اللَّلَاسُ اللَّلَاسُ اللَّلَاسُ اللَّلَاسُ اللَّلَاسُ اللَّلَاسُ اللَّلَاسُ اللَّلَاسُ اللَّلَاسُ اللَّلْسُ اللَّلَاسُ اللَّلِمُ اللَّلَاسُ اللَّلْسُ اللَّلَاسُ اللَّلْسُلُولُ اللَّلَاسُ اللَّلَاسُ اللَّلِمُ اللَّلِمُ اللَّلَاسُ اللَّلَاسُ اللَّلَاسُ اللَّلَاسُ اللَّلِمُ اللللَّلُولُ اللَّلِمُ اللَّلِمُ اللَّلْسُ اللَّلْسُ اللَّلِمُ الللللِمُ الللللِمُ اللَّلِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ اللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ اللللِمُ الللللِمُ اللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ اللللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ اللللللِمُ اللللللِمُ الللللِمُ اللللللِمُ الللللِمُ اللللللِمُ اللللللِمُ اللللللِمُ اللللللِمُ الللللِمُ اللللللِمُ الللللِمُ اللللللِمُ اللللللِمُ اللللللِمُ الللللِمُ الللللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ اللللِمُ اللللللِمُ الللللِمُ الللللللِمُ الللللِمُ

﴿ قُل لَا آَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَاضَرًّا إِلَّا مَا شَاءَ ٱللَّهُ ﴾ [الأعراف: ١٨٨] ٣٠. ﴿ وَلَوْ أَنَّ لِكُلِّ نَفْسِ [ظَلَمَتْ] ٣٠ مَا فِي ٱلْأَرْضِ لَافْتَدَتْ بِدِيَّ وَأَسَرُّواْ

﴿ فَمَنِ ٱهۡ تَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهۡتَدِى لِنَفْسِهِ عَ ﴿ [يونس: ١٠٨] ١٠٠.

﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ ﴾ [الرعد: ١١]، أي حتى يغيروا ما تحقق في أنفسهم من مواظبة الطاعات واجتناب المعاصي، وذلك إنما يتحقق بالبدن مع الروح.

(١) في (الأصل): «كانوا أنفسهم»، وهو خطأ.

ٱلنَّدَامَةَ لَمَّا رَأُواْ ٱلْعَذَابَ ﴾ [يونس: ٥٤].

<sup>(</sup>٢) بقي موضع آخر مشابه: ﴿ قُلُ لَآ أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرًّا وَلَانَفْعًا إِلَّا مَاشَاءَ ٱللَّهُ ﴾ [يونس: ٤٩].

<sup>(</sup>٣) سقطت من (جميع النسخ).

<sup>(</sup>٤) بقى موضعان مشابهان: ﴿ وَأَنْ أَتَلُواْ الْقُرْءَانَ فَمَنِ اَهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ ۗ وَمَن ضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَا أَنَا مِن الْمُنذِرِينَ ﴿ اللَّهِ } [النمل: ٩٢]، ﴿ فَمَن اَهْتَكَدَىٰ فَلِنَفْسِهِ ۗ ﴾ [الزُّمر: ٤١].

﴿ يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسِ وَسَيَعْلَمُ ٱلْكُفَّرُ لِمَنْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ [الرعد: ٤٢]، أي يعلم -تعالى - ما تكسب كل نفس مؤمنة من الأعمال الصالحة والأخلاق المرضية، مثل: الإيمان والإخلاص، ويعلم ما تكسب كل نفس كافرة من الأعمال الفاسدة والأخلاق السيئة، مثل: الكفر والشرك والنفاق.

وَ يَوْمَ تَأْقِ كُلُ نَفْسِ تَحَدِلُ عَن نَفْسِهَا وَتُوفَى كُلُ نَفْسِ مَا عَمِلَتَ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ شَلِ النحل]، أي: توفى كل نفس من النفوس الصالحة والنفوس الطالحة؛ فالنفوس الصالحة تجزى بما عملت من الخيرات، مثل: الإيمان والإخلاص، وكذا سائر الأعمال الباطنة، وذلك بالروح، ومثل سائر الأعمال الظاهرة المتحققة في أعضاء البدن. وكذا النفوس الطالحة، تجزى بما عملت من الشرور الظاهرة والباطنة.

﴿إِنْ أَحْسَنَتُمْ أَحْسَنَتُمْ لِأَنفُسِكُمْ ۗ وَإِنْ أَسَأَتُمُ فَلَهَا ﴾ [الإسراء: ٧]، إن أحسنتم بالإيمان والإخلاص والأعمال الصالحة وباجتناب المعاصي؛ يترتب لإحسانكم هذا نفع لأبدانكم وأرواحكم، وإن

-{}

أسأتم بالشرك والكفر وسائر المعاصي؛ يترتب لإساءتكم هذه ضرر لأبدانكم وأرواحكم.

﴿لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ﴾ [طه: ١٥]، أي: لتجزىٰ كل نفس بما عملت من خير أو شر.

﴿لَا تُكَلَّفُ نَفْسُ إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٣٣]، أي: لا ذكلف نفسا إلا بما في وسعها، مثل: الإيمان بالله وأنبيائه ورسله واليوم الآخر، والتحلي بالأخلاق المرضية، والتخلي عن رذائلها، واكتساب الأعمال الصالحة، والاجتناب عن الأعمال السيئة، وكل ذلك مما في وسع الإنسان، ومما يتصف به جنس بني آدم.

﴿ وَمَا تُنفِقُوا ١٠٠ مِنْ خَيْرٍ فَلِأَنفُسِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٧٢].

﴿ وَمَن جَلهَدَ فَإِنَّمَا يُجَلِهِدُ لِنَفْسِهِ عَ ﴾ [العنكبوت: ٦]، أي: و من جاهد باجتناب الكفر والشرك وسائر الأخلاق الذميمة والأعمال المنهية، وباكتساب الإيمان والتوحيد وسائر الأخلاق الحميدة

-

<sup>(</sup>١) في (الأصل): «وما تفعلوا»، وهو خطأ. وفي (س،ع): «وما تنفقوا».



والأعمال المرضية، فإنما يجاهد لنفع نفسه ونجاتها من خزي الدنيا وعذاب الآخرة، وفوزها بسعادة الدارين.

﴿ وَوُفِيَّتَ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتُ ﴿ وَهُمْ لَا يُظُلِّمُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٥].

﴿ ٱلْيُوْمَ تُجُنَزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ لَا ظُلْمَ ٱلْيُوْمَ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ اللهِ ﴿ اعْافراً.

﴿ ٱلَّذِينَ تَنَوَفَّنَّهُمُ ٱلْمَلَتِكَةُ ظَالِمِيٓ أَنفُسِمِمْ ﴾ [النحل: ٢٨] ٣٠.

<sup>(</sup>١) في (جميع النسخ): «ما عملت»، وإنما ذلك في موضع آخر: ﴿ وَوُفِيّتَ كُلُّ نَفْسِ مَّا عَمِلَتٌ وَهُوَ أَعَلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ۞ ﴾ [الزُّر].

<sup>(</sup>٢) هناك موضع آخر مماثل له: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنَّهُمُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ ظَالِمِيَّ ٱنْفُسِمِمْ ﴾ [النساء: ٩٧].

# ﴿ وَمَا ظُلَمَهُمُ ٱللَّهُ وَلَكِمَن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [النحل: ٣٣] ٠٠٠]

﴿ أُولَٰنَإِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓ أَأَنفُسَهُمْ ﴾ [هود: ٢١] ٣٠.

(۱) الآيات في ظلم النفس تسعة مواضع، هذا أحدها، منها ما سيذكره المؤلف بعد قليل، والباقية هي: ﴿كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَارَزَقْنَكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ۷۰] ، ﴿كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [الاعراف: ١٦٠] ، ﴿أَنفَهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَتِ فَمَا كَانَ اللهُ لِيَظْلِمُونَ ﴾ [الاعراف: ١٦٠] ، ﴿أَنفَهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِنِيَ فَمَا كَانَ اللهُ لِيَظْلِمُونَ ﴾ [النوبة: ٧٠]، ﴿وَمَا ظَلَمَهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [النوبة: ٧٠]، ﴿وَمَا طَلَمَهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٤]، ﴿وَمَا كَانَ اللهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ مَلَامُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٤]، ﴿وَمَا كَانَ اللهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ مَلُكُمْ مَا كَانَ اللهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ مَلُكُمْ لَكُوا أَنفُسُهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ مَلُكُمْ لَكُوا الْمُهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ مَعُولُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٤]، ﴿وَمَا كَانَ اللهُ لِظَلِمُهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسُهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٤]، ﴿وَمَا كَانَ اللهُ لِنظِلِمُونَ ﴾ [الوم: ٩]، ﴿وَمَا حَانَ اللهُ لِنَظْلِمُونَ ﴾ [الوم: ٩]، ﴿وَمَا حَانَ اللهُ لِنَظْلِمُونَ ﴾ [الوم: ٩]، ﴿وَمَا حَالِمُ لِنَظْلِمُونَ ﴾ [الوم: ٩]، ﴿وَمَا حَالُمُ لِلْلَهُ لِنَظْلِمُونَ ﴾ [الوم: ٩]، ﴿وَمَا حَالِمُ لِنَعْلِمُونَ ﴾ [الوم: ٩]، ﴿وَمَا حَالِمُ لِنَعْلِمُونَ ﴾ [الموم: ٩]، ﴿وَمَا حَالِمُ لِنَعْلِمُ وَمَا عَلَمْ لَهُ لَعْلَمُ لَالْوَا لَعْلُمُ مُنْ اللّهُ لِنَعْلِمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَكُونَ الْمُؤْلِمُ لَعْلُمُ لَعْلُمُ لَالْمُ لِنَعْلِمُ لَعْلُمُ لَاللّهُ لِنَطْلِمُ لَعْلَمُ لَكُونَ الْمُؤْلِمُ لَعْلُمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَالْمُ لَعْلَمُ لَاللّهُ لِنَظْلِمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعُلُولُونَا لَعْلَمُ لَكُولُولُونَا لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلُمُ لَعْلُمُ لَعْلَمُ لَعْلُولُ لَعْلُمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلِمُ لَعْلَمُ لَعْلُولُونَا لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلُمُ لَعْلُمُ لَعْلُمُ لَعْلُمُ لَعْلُولُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعُ

(٢) الآيات في خسارة النفس ثمانية مواضع، هذا أحدها، والباقية هي: ﴿لَيَجْمَعَكُمُ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ لَا رَبِّ فِيهِ النِّين خَيرُوٓا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُوْمِنُون ﴾ [الأنعام: ١٢]، ﴿الَّذِينَ عَيرُوَا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُوْمِنُون ﴾ [الأنعام: ١٢]، ﴿ وَمَنْ خَفَتْ مَوْزِينُهُ وَأُولَتِكَ الّذِينَ خَيرُوٓا أَنفُسَهُم بِمَا كَاثُوا بِعَاينِنا عَلَيْ لِللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْ لَا يُوْمِنُون اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ عَلَيْ اللَّذِينَ خَيرُوٓا أَنفُسَهُم بِمَا كَاثُوا بِعَاينِنا يَعْمَلُ عَبُرُاللَّذِينَ خَيرُوٓا أَنفُسَهُم وَصَلَّ عَبُهُم مَا كَاثُوا يَعْتَرُون ﴾ [الأعراف]، ﴿ وَمَنْ خَفَتْ مَوْزِينُهُ وَلَيْكَ الَّذِينَ خَيرُوٓا أَنفُسَهُم وَصَلَّ عَبُهُم مَا كَانُوا يَعْتَرُون ﴾ [الأعراف: ٣٥]، ﴿ وَمَنْ خَفْدَ مَوْزِينُهُ وَلَا أَنفُسَهُم مَا كَانُوا يَعْتَرُون ﴾ [الأعراف: ٣٥]، ﴿ وَمَنْ خَفْدَ مُونَ اللَّهُمُ مَوْزِينُهُ وَلَا إِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ جَهُنَّم خَلِدُونَ ﴿ اللَّهِ مِنْ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ خَيرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ وَمُ الْقِيمَةُ أَلَا ذَلِكَ هُو لَا اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ وَوَلَا اللَّذِينَ عَلَيْدُولَ اللَّهُ اللَّهُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ وَلَا اللَّذِينَ عَلَيْدُولَ اللَّهُ اللَّهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُمُ وَاللَّهُ اللَّهُمُ وَاللَّهُ اللَّهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ مُولَالًا اللّهُ اللَّهُ مُولَى اللَّهُ اللَّهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ مُولَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مَوْمُ ٱلْقِيمَةُ وَلَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُولَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مُولِولًا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّه



﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِئَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ۖ فَمِنْهُمْ ظَالِمُ لَلْهُ لِلْمُ لِنَفْسِهِ ﴾ [فاطر: ٣٢].

﴿ وَمَا نُقَدِّمُواْ لِأَنفُسِكُمْ مِّنْ خَيْرِ تَجِدُوهُ عِندَ ٱللَّهِ هُوَ خَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجُرا ۚ وَٱسْتَغْفِرُواْ ٱللَّهُ ﴾ [المزّمل: ٢٠] ١٠٠.

﴿ وَإِذَا ٱلنَّفُوسُ رُوِّجَتُ ﴿ التكوير]، أي: الأرواح والأبدان قورنت واتصلت كل بالآخر، وإن كان معناه يقرن بين الرجلين الصالح مع الصالح في الجنة، والرجل السوء مع الرجل السوء في النار، كما روي ذلك، أو كان معناه أن يقرن كل إنسان بمن كان يلزمه في الدنيا من ملك وشيطان، فيكون النظم الشريف على كل من الوجهين غير ظاهر في المعنى الخامس.

﴿ عَلِمَتْ نَفْسُ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخَرَتْ ۞ ﴾ [الانفطار] ٣٠. وإن كان معنى النظم الشريف علمت نفس ما قدمت من المعاصي وسوفت

<sup>(</sup>١) ومثلها في التقديم للنفس: ﴿وَأَقِيمُواْ اَلصَكَوْةَ وَءَاتُواْ اَلزَّكُوةَ ۚ وَمَا نُقَدِّمُواْ لِأَنفُسِكُمْ مِّن خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِندَ اللّهِ ﴾ [البقرة: ١١٠].

<sup>(</sup>٢) ومثلها قوله تعالىٰ : ﴿عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّاۤ أَحْضَرَتْ كَ ۗ [التكوير].

من التوبة، على ما ذكره قتادة (١٠) لم يكن مثالاً للمعنى الخامس، بل الظاهر أنه مثال للمعنى السادس.

﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٤] ٣٠.

﴿ فَإِذَا دَخَلْتُ مُ بُيُوتًا فَسَلِّمُواْ عَلَىٰٓ أَنفُسِكُمُ تَحِيَّةً مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ مُبْدَرَكَةً طَيِّبَةً ﴾ [النور: ٦١].

﴿ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرِيُونَ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لَا تُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٢].

﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسِ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ تُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوَءِ تَوَدُّ لُو أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَ أَمَدُا بَعِيدًا ﴾ [آل عمران: ٣٠].

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي لَآ أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِي وَأَخِي ﴾ [المائدة: ٢٥].

<sup>(</sup>۱) قاله قتادة في الآية، قال: ما قدمت من خير، وأخرت من حق الله عليها لم تعمل به. وقال: ما قدَّمت من طاعة الله، وما أخرت من حق الله. (انظر: تفسير الطبري ٢٦٨/٢٤).

<sup>(</sup>٢) ومن نسيان النفس كذلك: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ نَسُواْ اللَّهَ فَأَنسَنَهُمْ أَنْفُسَهُمْ أَوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلْفَنسِقُوكَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [الحشر.



﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ ۖ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا الْمَعْدَةِ ﴾ [المائدة: ١٠٥].

﴿ أَنظُرُ كَيْفَ كَذَبُواْ عَلَىٓ أَنفُسِمٍ مَ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ إِلاَ اللَّاسِعِامِ:

﴿ قَالُواْ شَهِدُنَا عَلَىٰ أَنفُسِنَا ۗ وَعَٰ تَهُمُ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنَيَا وَشَهِدُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَنَهُمُو كَانُواْ مَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

﴿ فَلَا تُزَكُّواْ أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعَلَمُ بِمَنِ ٱتَّقَىٰ ﴾ [النجم: ٣٢].

﴿ وَلَبِنْسَ مَا شَكَرُواْ بِهِ ۚ أَنفُسَهُمْ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٠٢] ١٠٠

<sup>(</sup>١) ومن شراء الأنفس قو له تعالىٰ : ﴿ بِثْسَكَمَا ٱشْتَرَوّاْ بِهِ ٓ أَنفُسَهُمْ أَن يَكُفُرُواْ بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ ﴾ [البقرة: ٩٠].

### الفصل السادس:

في أنه يجيء بمعنى أمر موجود في بدن الإنسان، جبل على الشر والفساد، وتحريض صاحبه وإغرائه على القبائح والفضائح، وتثبطه عن الأعمال الصالحة، وهو المذموم من بين ما صدق عليه النفس، وهو الذي أمر العباد أن يتخذه عدوا ويجاهده مجاهدة الأعداء الظاهرة بل أشد. حتى يقال له الجهاد الأكبر، وأمروا أن يخالفوه مخالفة أكيدة، حتى أن تشرف الإنسان بتشرف الزلفة والكرامة عند الله -تعالى - بمخالفته إياه، وعدم مساعدته إلى ما تدعوه. قال - تعالى - حكاية عن يوسف عليه السلام: ﴿ وَمَا أَبُرِّئُ نَفُسِى ۚ إِنَّ النَّفْسَ لَا الله عنه السلام : ﴿ وَمَا أَبُرِّئُ نَفُسِى ۚ إِنَّ النَّفْسَ لَا الله عنه السلام : ﴿ وَمَا أَبُرِّئُ نَفُسِى ۚ إِنَّ النَّفْسَ لَا الله عنه يوسف عليه السلام : ﴿ وَمَا أَبُرِّئُ نَفُسِى ۚ إِنَّ النَّفْسَ لَا يَعْدِهُ إِلَا مَا رَحِمَ رَبِّ ﴾ [يوسف: ٥٣].

﴿ قَالَ بَلُ سَوَّلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْرًا فَصَبْرٌ جَمِيلٌ ﴾ [يوسف: ٨٣]. ﴿ فَلَا تَلُومُونِ وَلُومُوا أَنفُسَكُم ﴾ [إبراهيم: ٢٢].

(١) هكذا في جميع النسخ: "وتثبطه". ولعل القياس: وتثبيطه.

<sup>(</sup>٢) هكذا في جميع النسخ: "يتخذه". ولعل القياس: يتخذوه.

<sup>(</sup>٣) هكذا في جميع النسخ "ويجاهده". ولعل القياس: ويجاهدوه.



# ﴿وَكَذَالِكَ سَوَّلَتَ لِي نَفْسِي ﴾ [طه: ٩٦].

# ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ [كَفَرُواْ] ﴿ يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ ٱللَّهِ أَكُبَرُ مِن مَّقْتِكُمُ اللَّهِ أَكْبَرُ مِن مَّقْتِكُمُ الْفَصَدُمُ إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى ٱلْإِيمَانِ فَتَكْفُرُونَ ﴿ اللهِ الْعَادِ]

﴿ فَطُوَّعَتْ لَهُ رُنَفُسُهُ وَقَنْلَ أَخِيهِ ﴾ [المائدة: ٣٠].

<sup>(</sup>١) ساقطة من (جميع النسخ).

<sup>(</sup>٢) انظر: زاد المسير لابن الجوزي (٤/ ٣٦٨).

﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ بَحَسُرَقَ عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ ﴾ [الزُّمَر: ٥٦]، وقال سيد العارفين: «اللَّهم، لا تكلني إلىٰ نفسي؛ فإنَّك إن تكلني إلىٰ نفسي؛ تقربني من الشَّرِّ، وتبعدني من الخير»…

وقال أيضًا: «اللهم»، لا تكلني إلى نفسي؛ فإنك إن تكلني إلى نفسي تكلني إلى نفسي تكلني إلى ضعف وعورة وذنب وخطيئة، وإني لا أثق إلا برحمتك»(۱).

وقال أيضًا: «اللهم لا تكلني إلىٰ نفسي طرفة عين أبدا» ٣٠.

(١) رواه أحمد (٧/ ٣٢)، والحاكم في (المستدرك ٢/ ٤٠٩). وقال: «صحيح الإسناد ولم يخرجاه».

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم في (المستدرك ١/ ٦٩٧)، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه»، والبيهقي في شعب الإيمان (٢/ ٢١١).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٥٠٩٠) بلفظ: «دعوات المكروب: اللهم رحمتك أرجو فلا تكلني إلى نفسي طرفة عين، وأصلح لي شأني كله، لا إله إلا أنت». وصححه ابن حبان (٣/ ٢٥٠)، وحسَّن إسناده الألباني في (صحيح سنن أبي داود).

وقال أيضًا: «رب أعوذ بك من شر نفسي ومن شر الشيطان وشركه»(٠٠).

وقال أيضًا: «أعدى عدوك نفسك التي بين جنبيك» ٠٠٠.

(۱) رواه أبو داود (۷۰ ۲۷) بلفظ: «قل اللهم فاطر السموات والأرض، عالم الغيب والشهادة، رب كل شيء ومليكه، أشهد أن لا إله إلا أنت، أعوذ بك من شر نفسي وشر الشيطان وشركه». وصححه ابن حبان (۳/ ۲۶۰)، والترمذي (۳۳۹۲).

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في (الزهد الكبير ٢/ ٢٩)، قال الألباني: «موضوع». انظر: سلسلة الأحاديث الضعيفة، (٣/ ٣٠٨).

## الفصل السَّابع:

في أنه يجيء بمعنى مطلق الذات من المخلوق، إنسانًا كان أو ملكًا أو جنًا، حيوانًا كان أو جمادًا، قال الله تعالى:

﴿ وَأَتَّقُواْ يَوْمًا لَّا تَجَرِّي نَفْشُ عَن نَّفْسِ شَيًّا ﴾ [البقرة: ٤٨].

﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعَثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ [لقمان: ٢٨].

﴿ وَمَا تَدُرِى نَفَسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا أَوَمَا تَدُرِى نَفَسُ بِأَي أَرْضِ تَمُوتُ ﴾ [لقمان: ٣٤]، أي: وما تدري ذات من الجن والإنس والملك، قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم: «خمس من مفاتيح الغيب لا يعلمهن إلا الله»، وقرأ الآية من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ عِندَهُ, عِلْمُ السّاعَةِ ﴾ [لقمان: ٣٤] إلى آخر السورة".

<sup>(</sup>١) قوله: (تعاليٰ) ساقطة من (س،ع).

<sup>(</sup>۲) تتمة الآية: ﴿ إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ, عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزِلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَكَا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَيَّ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ ﴿ ﴾ [لفمان]. والحديث رواه البخاري في (صحيحه: ٥٠): بلفظ: «مفاتح الغيب خمس: إن الله عنده علم الساعة، وينزل الغيث، ويعلم ما في الأرحام، وما تدري نفس ماذا تكسب غدا، وما تدري نفس بأي أرض تموت، إن الله عليم خيبر».



﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٦].

﴿ فَٱلْمَوْمَ لَا تَظْلَمُ نَفْشُ شَيْعًا وَلَا تَجُدَزُونَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ اللَّهِ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ اللهِ ﴾ [يس].

﴿ وَجَآءَتُكُلُّ نَفْسٍ مَّعَهَا سَآبِتُ وَشَهِيدُ ١٠٠٠ [ق].

﴿ بَلِ ٱلْإِنسَنُ عَلَى نَفْسِهِ عَلَى نَفْسِهِ عَلَى نَفْسِهِ عَلَى نَفْسِهِ عَلَى نَفْسِهِ عَلَى الشهادة عليه من غيره؛ لشهادة جوارحه بما على ذاته، لا حاجة في الشهادة عليه من غيره؛ لشهادة جوارحه بما فعلن من المعاصي في الدنيا، ﴿ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ إِلَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

<sup>(</sup>١) في (جميع النسخ): "بما كانوا يكسبون"، وهو خطأ.

₹•

### الفصل الثامن:

في أنه يجيء بمعنى الجنس، قال الله تعالىٰ:

﴿ لَقَدُ جَاءَكُمُ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ [التوب: ١٢٨]، أي: من جنسكم.

﴿خَلَقَاكُمْ مِّن نَفْسٍ وَنجِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَازَوْجَهَا ﴾ [النساء: ١] ١٠٠.

﴿ وَمِنْ ءَايَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَيْجًا ﴾ [الروم: ٢١]، " أي: من جنسكم.

(۱) نسبة الخلق إلى نفس واحدة تكرر في القرآن في أربعة مواضع، ثانيها: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِن أَنشَأَكُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعُ ﴾ [الأنعام: ٩٨]، وثالثها: ﴿هُو ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٩]، ورابعها: ﴿خَلَقَكُمُ مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ [الزُّمر: ٦].

(٢) نسبة الأزواج إلى أنفسنا في القرآن في ثلاثة مواضع، ثانيها: ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ النَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَنْفُسِكُمْ أَنْفُسِكُمْ أَنفُسِكُمْ أَنفُسِكُمْ أَنفُسِكُمْ أَنْفُسِكُمْ أَنْفُلْكُمْ أَنْفُولُكُمْ أَنْفُولُكُمْ أَنْفُلْكُمْ أَنْفُلْكُمْ أَنْفُلْكُمْ أَنْفُلْكُمْ أَنْفُوا أَنْفُلْلُكُمْ أَنْفُلْكُمْ أَنْفُلْكُمْ أَنْفُلْكُمْ أَنْفُلْكُمْ أَنْفُلْكُمْ أَنْفُلْكُمْ أَنْفُوا أَنْفُلْكُمْ أَنْفُولُكُمْ أَنْفُولُكُمْ أَنْفُولُكُمْ أَنْفُولُكُمْ أَنْفُوا لَنْفُوا أَنْفُوا أَنْفُوا أَنْفُوا لَنْفُوا أَنْفُوا أَنْفُو

﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَّشَلًا مِّنْ أَنْشُرِكُمْ مِّلَا مِنْ أَنْشُرِكُمْ مِّن مَّا مَلَكُتُ أَيْمَنْكُمْ مِّن شَا مَلَكُتُ أَيْمَنْكُمْ مِّن شَرَكَآء فِي مَا رَزَقَنَكُمْ فَاللَّمْ فِيهِ سَوَآء فيهِ سَوَآء في مَا رَزَقَنَكُمْ فَي اللهِ لَكُم معاشر الأحرار الذين أَنفُسكُم أَن الروم: ٢٨]، أي: ضرب الله لكم معاشر الأحرار الذين يملكون عبيدا وجواري مثلا من أنفسكم، أي من أجناسكم أيها الأحرار، هل لكم شركاء فيما تملكون من الأموال من ما ملكت أيمانكم تخافونهم؛ أي أتخافون مماليككم في تصرفكم في أموالكم كخيفتكم أنفسكم، أي: كخوفكم من أجناسكم شركاء أحرار، كيث لا تقطعون أمرا دون مشورتهم!

﴿ فَاطِرُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ جَعَلَ لَكُمُ مِّنَ أَنفُسِكُمُ أَزْوَجًا وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِمِ أَزُورَجًا ﴿ الشورى: ١١] ليس الجنس المستعمل ههنا بمعنى الجنس المنطيقي "، وهو المقول على كثيرين مختلفين بالحقائق

(١) قوله: ﴿فِي مَا رَزَقَنَكُمْ فَأَنتُمْ فِيهِ سَوَآةٌ ﴾ ليس في (جميع النسخ).

<sup>(</sup>٢) يعني الجنس في المنطق، ولهذا قال ابن سينا: «الجنس هو المقول في كثيرين مختلفين بالأنواع». انظر: المعجم الفلسفي (١/ ٤١٦).

في جواب ما هو؛ بل بمعنى النوع والصنف اللذين هما أخص من الجنس المنطيقي · · · .

<sup>(</sup>۱) من قوله (ليس الجنس المستعمل ههنا) إلىٰ قوله (أخص من الجنس المنطيقي) ساقط من (س، ع).

خاتمة:

### ففيها فوائد:

### الأولىٰ:

أن لفظ النفس قد يستعمل عند العرب بمعنى الجسد وبمعنى الدم؛ كما يقال: ما له نفس سائلة وما ليس له نفس سائلة أي دم، وبمعنى الماء؛ لفرط حاجتها إليه، وبمعنى الرأي، يقال فلان يؤامر نفسيه والمعنى الرأي، يقال فلان يؤامر نفسيه إذا تردد في الأمر، واتحد له رأيان وداعيان لا يدري على أيهما يعرج، كأنهم أرادوا داعيي النفس وهاجسي النفس، فسموهما نفسين. وبمعنى العين الضارة، يقال: أصابت فلانا

<sup>(</sup>١) قال الزمخشري في (أساس البلاغة ٢/ ٢٩٣): فلان يؤامر نفسيه إذا اتجه له رأيان.

<sup>(</sup>٢) في نسخة (س): «رادوا» بدون همزة في أوّله.

نفس، أي أصابته عين، ونفستك بنفس إذا أصبته بعين، والنافس العائن ألله المعائن ألله العائن ألم العائن أل

### والثانية:

أنه يطلق على الملائكة وأرواح البشر من المؤمنين وصلحاء البحن، فيقال لهم: النفوس الخيرة، والنفوس الزكية، والنفوس القدسية. ويطلق على الشياطين وأرواح الكفرة من البشر ومردة الجن، ويقال لهم: النفوس الغوية، والنفوس الشريرة، والنفوس الشقية".

(۱) انظر: المعجم الوسيط، مادة نفس (۲/ ۹٤۰)، المعجم الاشتقاقي المؤصل (۲/ ۲۲٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: روح المعاني لشهاب الدين الآلوسي، دار الكتب العلمية ١٤١هـ(١/ ١٢٤)

#### والثالثة…

أنه يقال في عرف الحكماء والفلا سفة ("): «نفس فلكي»، ويراد به أمر مجرد عن المادة، لا يقبل التحيز في الأحياز والجهات، يتعلق بالفلك تعلق التدبير والتصرف. ويقال: «نفس إنساني» و «نفس ناطقة» لأمر مجرد صحرد كذلك يتعلق بالإنسان تعلق التدبير والتصرف. وإثبات مثل هذا الأمر المجرد، الذي يمتنع عليه التحيز في الأقطار والجهات وقبول الإشارات الحسية، مما اخترعه الحكماء والفلاسفة بآرائهم الفاسدة. وكتب الأنبياء الأقدمين وأسفار الأنبياء وكلماتهم كلها ناطقة بخلافه، كما يظهر بالمراجعة إليه، وهذا كتابنا - عز قائله و جل جلاله - ينطق علينا بالحق: {يُنزِّلُ الْمَلائِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ} [النحل: ٢]، {تَنزَّلُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ أَمْرٍ} [القدر:

(١) في نسخة (س): والثالث.

<sup>(</sup>٢) انظر: النفس من كتاب الشفا لابن سينا، نشر حسن الآملي ١٣٧٥هـ، ص٦٣، والمعجم الفلسفي لجميل صليبا، دار الكتاب اللبناني ١٩٨٢م (٢/ ٤٨٠)، ورسالة معرفة النفس الناطقة وأحوالها لابن سينا، دار هنداوي ٢٠١٧، ص٧

<sup>(</sup>٣) في نسخة (س) و(ع): لا مجرد.

٤]، {فَادْخُلِي فِي عِبَادِي (٢٩) وَادْخُلِي جَنَّتِي} [الفجر: ٢٩، ٢٩]. أي: فادخلي في أبدان عبادي وادخلي معها جنتي. {وَتَزْهَقَ أَنْفُسُهُمْ وَهُمْ كَافِرُونَ} [التوبة: ٥٥]، {جَاعِلِ الْمَلَائِكَةِ رُسُلا أُولِي أَنْفُسُهُمْ وَهُمْ كَافِرُونَ} [فاطر: ٥]، {وَلا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا أَجْنِحَةٍ مَثْنَىٰ وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ} [فاطر: ١]، {وَلا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا ١٠٠٠ بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ} [آل عمران: ١٦٩].

قال سيد العارفين - عليه وعلى إخوانه المرسلين صلوات الله وتسليماته -: "أرواح الشهداء في حوا صل طير خضر، تسرح في رياض الجنة، وتأكل من ثمارها"".

(١) في جميع النسخ (أموات).

<sup>(</sup>۲) أصل الحديث رواه مسلم (۱۸۸۷): عن مسروق قال: سألنا عبد الله عن هذه الآية (ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتا بل أحياء عند ربهم يرزقون). قال: أما إنا قد سألنا عن ذلك، فقال: «أرواحهم في جوف طير خضر، لها قناديل معلقة بالعرش، تسرح من الجنة حيث شاءت، ثم تأوي إلىٰ تلك القناديل، فاطلع إليهم ربهم اطلاعة، فقال: هل تشتهون شيئا؟ قالوا: أي شيء نشتهي ونحن نسرح من الجنة حيث شئنا؟ ففعل ذلك بهم ثلاث مرات. فلما رأوا أنهم لن يتركوا من أن يسألوا قالوا: يا رب، نريد أن ترد أرواحنا في أجسادنا حتى نقتل في سبيلك مرة أخرى. فلما رأى أن ليس لهم حاجة تركوا».

وإخراج كل من هذه النصوص الشريفة عن ظواهرها بتكلفات تأبئ عنها الطباع السليمة، وتعسفات تنبو عنها القرائح المستقيمة، لمجرد التوفيق والتطبيق على قواعد الفلاسفة، التي أكثرها نواقض قواعد الإسلام، وهوادم أساس الدين من الهفوات البشرية والكبوات الجوادية على رأيي وعلمي «وما على إذا ما قلت معتقدي»، مع أن العجب كل العجب أنه ما دعت إليه ضرورة دينية، ولا مست إليه حاجة شرعية. وإن مذهب جمهور المتكلمين وأهل الحديث على أن الملائكة والأرواح البشرية أجسام لطيفة نورانية".

ثم إن الفلاسفة يطلقون النفس الفلكية -أيضًا - على أمر له حلول في جميع أجزاء الفلك، وهو في الفلك عندهم بمنزلة خيال الإنسان المتحقق في دماغه، ويطلقون النفس - أيضًا - على المزاج الثابت في النباتات، ويقولون له «النفس النباتي»، و على المزاج الثابت في الحيوانات، ويقولون له «النفس الحيواني».

(١) في (س،ع) زيادة: «بقىٰ بعد خراب أبدانها إلىٰ ما شاء الله تعالىٰ».

<sup>(</sup>٢) قوله: «علىٰ المزاج الثابت في النباتات ويقولون له: النفس النباتي. و» سقط من (س).

تم وكمل على يد جامعه عبد الله بن عثمان بن موسى المعروف بمستجي زاده.

كان الله لهم، وأوتي كتابهم بيمينهم. في رابع شهر محرم الحرام سنة ثلاث وثلاثين ومائة وألف.



بعد هذه التطوافة التي شرفنا فيها بصحبة هذا الجهد العلمي، من عالم خبر نصوص الوحي كتابًا وسنة، واهتم بتراثها، واشتغل بقضية تمس النفس الإنسانية في وقت مبكر من القرن الثاني عشر الهجري، بأسلوبه العلمي الأصيل، الذي قدم به مادة علمية دسمة من آيات القرآن الكريم والحديث الشريف، وكون بها منظو مة مفهومية لأهم المعاني التي يدور عليها لفظ النفس في القرآن الكريم والحديث الشريف.

والرسالة -على وجازتها - قدمت صورة شاملة حول النفس في القرآن الكريم والحديث الشريف، جديرة بالعناية، خليقة بالاهتمام من قبل الباحثين والمشتغلين بالعلوم النفسية والدراسات القرآنية. وهنا أحمد الله -تعالى - على ما وفقني في الاشتغال على هذا النص التراثي النفسي الأصيل، وأسأله القبول والنفع، وأن يجعله من الخير الذي يمكث في الأرض لنفع الناس.

والله أعلم، وإسناد العلم له أسلم.

- ١- آراء أهل المدينة الفاضلة، لأبي نصر الفارابي، دار المشرق
   ١٩٧٣، بيروت لينان.
- ٢- أساس البلاغة، للزمخشري، دار الكتب العلمية، ١٤١٩هـ.
- ۳- الأعلام، لخير الدين الزركلي، دار العلم للملايين، بيروت
   لننان، الطبعة ١٥، ٢٠٠٢.
- ٤- التحرير والتنوير، للطاهر بن عاشور، الدار التونسية للنشر،
   ١٩٨٤.
- ٥- التحقيق في كلمات القرآن الكريم، للمصطفوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٣٠هـ.
- ٦- تخريج أحاديث الكشاف، للإمام الزيلعي، دار ابن خزيمة
   الرياض، ١٤١٤هـ.
- ٧- تفسير الطبري، الرسالة، بيروت لبنان، ١٤٢٠هـ.
- ۸- تهذیب اللغة، للأزهري، دار إحیاء التراث العربي، بیروت
   لبنان، ۲۰۰۱م.

- ٩- رسالة معرفة النفس الناطقة وأحوالها لابن سينا، دار
   هنداوى ٢٠١٧.
- ١ الروح، لابن القيم، تحقيق: محمد أجمل الإصلاحي، عالم الفوائد، ضمن سلسلة آثار الإمام ابن قيم الجوزية، رقم
- ١١ زاد المسير في علم التفسير، لأبي الفرج ابن الجوزي، دار
   الكتاب العربي، ١٤٢٢هـ.
- 17 سلسلة الأحاديث الصحيحة و شيء من فقهها وفوائدها للعلامة الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت لبنان، 0 1 8 ه.
- 17 سلسلة الأحاديث الضعيفة وأثرها السيّء على الأمة، الألباني، مكتبة المعارف، الرياض السعودية، ١٤٢١هـ.
- ١٤ صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، لعلاء الدين علي بن
   بلبان، مؤسسة الرسالة، بيروت لبنان، ١٤١٤هـ.
- ١٥ صحيح الإمام البخاري، ترقيم: عبد الباقي، المطبعة السلفية، القاهرة، مصر، ١٤٠٠هـ.

-€

- 17 صحيح الإمام مسلم، للإمام مسلم بن الحجاج النيسابوري، دار المغنى، 1819هـ.
- ۱۷ صحيح الجامع الصغير وزيادته، للألباني، المكتب الإسلامي، بيروت لبنان، ١٤٠٦هـ.
- ۱۸ صحيح جامع الترمذي، للألباني، دار المعارف، الرياض السعودية، ١٤٢٠هـ.
- ١٩ صحيح سنن أبي داود، للألباني، المكتب الإسلامي،
   بيروت لبنان، ١٤١٢هـ.
- · ٢- صحيح سنن النسائي، للألباني، دار المعارف، الرياض السعودية، ١٤١٩هـ.
- ٢١ فتح القدير، للشوكاني، دار الكلم الطيب، دمشق، ١٤١٤هـ.
- ۲۲- الفصل في الملل والنحل، لابن حزم، دار الفكر، بيروت، ۱۳۲۱هـ.
- ۲۳ کشاف اصطلاحات الفنون للتهانوي، مکتبة لبنان ناشه ون، ۱۹۹٦.

- ٢٤ لسان العرب، لابن منظور، المطبعة الأميرية ببولاق مصر، ١٣٠٠هـ.
  - ٢٥ ماهية النفس، أحمد كرار الشنقيطي، رسالة غير منشورة.
- ٢٦ مجمع الأمثال، لأبي الفضل الميداني النيسابوري، دار المعرفة، بيروت لبنان.
- ۲۷ المسالك في الخلافيات بين المتكلمين والحكماء، لعبد الله بن عثمان، المعروف بمستجي زاده، تحقيق: د. سيد باغجوان، دار صادر، بيروت لبنان، ۱٤۲۸هـ.
- ٢٨ مسند البزار، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة،
   ١٩٨٨ م.
- ٢٩ المعجم الاشتقاقي المؤصل، لمحمد حسن حسن جبل،
   مكتبة الآداب، القاهرة، ٢٠١٠.
- ٣- معجم المؤلفين، لرضا كحالة، الرسالة، بيروت لبنان، (١٤١٤هـ).
- ٣١ معجم مقاييس اللغة، لابن فارس، تحقيق: عبد السلام
   هارون، دار الفكر، ١٣٩٩هـ.

-K

- ٣٢ مقاصد الشريعة بأبعاد جديدة، لعبد المجيد النجار، دار الغرب الإسلامي، ٢٠٠٨.
- ٣٣ مقاصد القرآن من تشريع الأحكام، لعبد الكريم حامدي، دار ابن حزم، ٢٠٠٨.
- ٣٤- النفس من كتاب الشفا لابن سينا، نشر حسن الآملي ١٣٧٥هـ.
- ٣٥- هدية العارفين: أسماء المؤلفين وآثار المصنفين، لإسماعيل باشا البغدادي، طبع وكالة المعارف إستانبول، ١٩٥٥م.

تم بحمد الله تعالىٰ



موضوع الكتاب هو النفس، والنفس تشتاق إلى معرفة مايتعلق بها... موضوع الكتاب شائق من وجوه: منها حسن الدراسة التي قدمها المحقق ولايكون ذلك إلا عن جودة تصوّر.

ومنها: براعة المصنف في تركيب العبارة، وجمال الأسلوب. شكر الله "للمحقق" عمله وبحثه ودأبه!

أ.د.عبد العزيز الحربي



