د.عبداللهالطارقي



المصطلح النفسي والقرآن الكريم من التأسيس للعلاقة إلى التأثير في الممارسة

تقديم

د. جـمال التركي

رئيس شبكة العلوم النفسية العربية

أ. د . صالح بن ابراهيم الصنيع

قسم علم النفس بجامعة الإمام سابقًا

# كلُّ نفْس\_!

المصطلح النفسي والقرآن الكريم

من التأسيس للعلاقة إلى التأثير في الممارسة

### د. عبد الله الطارقي

تقديم

أ.د. جمال التركي رئيس شبكة العلوم النفسية العربية

أ.د. صالح بن إبراهيم الصنيعقسم علم النفس بجامعة الإمام سابقا

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

كلُّ نفس: المصطلح النفسي والقرآن الكريم من التأسيس للعلاقة إلى التأثير في الممارسة

د. عبد الله الطارقي

ردمك: ۱-۲۲۱-۳۰-۳۰-۹۷۸

١ - القرآن - مصطلحات ٢ - القرآن - ألفاظ

ديوي ۳, ۲۲۰

رقم الإيداع: ١٤٤٠ /٦٨٧٧

ردمك: ۱-۲۲۱-۳۰-۳۰۳-۸۷۸

تنسيق: الأستاذ: فهد بن محمد العفيف

صف وإخراج: الدكتور عدنان فطايي

غلاف: الفنان: معاذ الشرفي معالجة: المصمم: حسين الطارقي

#### الطبعة الأولى ١٤٤١هـ - ٢٠١٩م



بنِ لِلْهُ إِلَا مُؤْلِرَ حِنْمِ

### المحتويات:

| تقديم/المصطلح النفساني يُمَرّر معاني خفية لمنظومة فكرية!!٩     |
|----------------------------------------------------------------|
| تقديم/ القراءة الناقدة للمصطلحات النفسانية بغير استسلام! ١٧    |
| كلُّ نفس !! كلُّ نفس                                           |
| الحاجة لتأسيس العلاقة بين المصطلح النفسي والمصطلح القرآني. ٢٩  |
| مظاهر العلاقة بين المصطلح النفسي والمصطلح القرآني ٥٣           |
| جهود المعاصرين في العناية بالألفاظ النفسية في القرآن الكريم ٧١ |
| أنموذج لمصطلح نفسي قرآني غير مستعمل في العلوم النفسية ١٠٥      |
| تأثير المصطلح النفسي القرآني في الممارسة النفسية               |
| الخاتمة                                                        |

### تقديم

### الدكتور جمال التركي

رئيس شبكة العلوم النفسية العربية

#### المصطلح النفساني يُمَرّر معاني خفية لمنظومة فكرية!!

إشكالية اختيار المصطلح المناسب للقضايا النفسانية، خصوصًا عند تعدد تسمياتها، إشكالية معقدة، وتتطلب اهتماما خاصا من المختصين؛ لأن المصطلحات لها معنى ظاهر، وآخر ضمني خفي؛ يعكس رؤى وتوجهات ومنظو مات فكرية تختلف باختلاف الخلفية الذهنية والمذهبية والعقائدية لواضعيه!

إن اهتمامنا بالمصطلح لا بد أن يتجاوز مجرد السلامة اللغوية، إلىٰ انتقاء الأكثر توافقا ومنظومتنا الفكرية ورؤيتنا للكون والإنسان والحياة.

فالمصطلح، إضافة لمعناه الظاهر، يمرر معاني خفية لمنظومة فكرية، قد تكون واعية أو لا واعية، تعمل -أحيانا- على تهيئة الرأي العام، سواء لقبول مفهوم جديد أو لتغيير رؤيته تجاه قيمة محددة أو

موضوع معين، أي إلى تعديل سلوك محدد على مدى بعيد، بما يتماشي والمنظو مات الفكرية لو اضعيه وأهدافهم، ليتم قبول -في زمن ما (تصورات، رؤئ، أفكار، سلوكات....) - ما لم يكن مُستَعدًا لقبوله في زمن سابق، ومثال على ذلك: ترجمة مصطلح "الجنسية المثلية"، الذي ساقه البروفيسور/ مالك بدري في مقدمته لكتاب "تصنيف المراحل العمرية"، للدكتور الطارقي، حيث كشف لنا كيف تطور ذلك المصطلح من "السودومية" Sodomy إلى " اللواط" فـ "الشذوذ الجنسي Homosexuality " إلى "المرحين 'Gays"، ليتم لاحقا حذفه من قائمة الاضطرابات النفسية، إلى أن وصل في تالي الأمر - مؤخرًا - إلى وصم من يرفض هذا السلوك المنحرف برهاب الشذوذ الجنسي Homophobia.

هذه العوامل مجتمعة جعلتنا ندرك جسامة مسؤولية اختيار المصطلح، هذا إلى جانب صعوبة الاتفاق حوله، وهو ما يستدعى – بتقديرنا – مزيدًا من البحث والتحرير، ومزيدًا من التأني والحذر والتفكير العميق، والاجتهاد عند النظر في رسمه أو نحته واختياره.

ولعل كتابات الأستاذ الفاضل والأخ العزيز، الدكتور/ عبد الله الطارقي، حول المصطلح النفسي، تعريبًا وعناية بمنظومته القيمية والفكرية الإسلامية، اجتهاد نقدره في الاتجاه الصحيح، نحن في حاجة ماسة إليه في زمن إعصار عولمة عاتية، عصفت بالهوية والمعتقد، وأعدّه لبنة أولىٰ نحو تأسيس مراجع تثري المكتبة النفسانية العربية، وعونًا مستقبليًا لجيل من الأساتذة والأطباء والطلبة في أبحاثهم ودراساتهم وهم يواجهون زمانًا غير زماننا، وأن يكون عونًا و حافزًا للكتابة "العلمنفسانية" و"الطبنفسانية" باللغة العربية؛ تعزيزًا وترسيخًا لمكانتها والحمولة الفكرية لمنظومتنا المرجعية الثاوية خلف تلك المفاهيم والمصطلحات، من منطلق هويتنا التي تسعيٰ عولمة (أمركة) الثقافة و الفكر لطمس ملامحها.

أعتقد أن على الباحث في العلوم النفسية، في البلاد العربية والإسلامية، أن يتفكر في معنى أن تكون هذه اللغة "العربية" هي التي اختار ها الحق – جل في علاه – دون سائر لغات العالمين، لتبليغ آخر رسالاته للعالمين، وبها أنزل كتابه الكريم على رسوله

محمد - عليه من الله أفضل الصلاة وأزكى التسليم؛ أفلا تكون جديرة بأن تحتل منزلة مميزة بين سائر اللغات العالمية، وأن تحتل المفاهيم التي جاءت بهذه اللغة المنزلة ذاتها التي تحتلها تلك الرسالة التي وعتها، والحمولة المفاهيمية والقيمية التي أتت بها؟! قد لا ندرك حكمة المولىٰ - جل في علاه- في اختيار "العربية" لتبليغ آخر رسالاته للعالمين، وقد لا ندرك -أيضا- الحكمة من اختيار الحق -سبحانه وتعالى - لـ "شخصية عربية" لتبليغ خاتم رسالاته للبشرية ... لكن ندرك جيدا معنىٰ أن يكون ذلك اختيارًا من رب العالمين، رب حكيم عليم، عالم غيب السماوات والأرض، نزَّل به كتابًا ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ - ﴾ [فصلت: ٤٢]، ألا يوحي لنا ذلك أن لهذه اللغة أهمية كبرئ بين جميع لغات العالم، عند الخالق وخلقه؟! وأنّه ينبغي أن يكون لها مكانة مميزة بين لغات العالمين، إلى أن تصبح الأولىٰ عالميا؛ لاعتقادنا أنها ليست فقط قادرة على استيعاب كافة المعارف والعلوم الكونية والإنسانية، بل هي الأقدر بين جميع اللغات، وأن ما لحقها من هزال وضعف إنما هو لتجاهل أهلها لها، وتخليهم عنها،

وتخاذلهم في تطويرها وإثرائها، كما أن هذا "الإنسان العربي المسلم"، الذي حمل أمانة تبليغ آخر الرسالات السماوية، وأمانة هذه اللغة، هو قادر -أيضًا- على العطاء والإبداع، والانخراط في بناء حضارة عالمية راقية لـ (كلّ نفس) على الأرض.

بهذه المناسبة أذكِّر بما قاله العلامة الأستاذ/ يحيى الرخاوي: «إنَّ على العلوم الإنسانية عامة، والنفسية خاصة، أن تستلهم مادتها من لسان أهلها ورؤاهم للكون والحياة، لا أن تستوردها ابتداء من "سلوك" غيرها"».

نعم، إنّ المطلوب مرحليا هو أن تصبح كل مفردات العلوم النفسية منخرطة في أبجدية عربية، قادرة على الانصهار في بنيتها اللغوية الخاصة.

إن مفاهيم العلوم النفسية ليست مجرد مفاهيم يوظفها الممارس النفساني في التشخيص والعلاج والإرشاد النفسي، دون النظر إلى مجالها الدلالي والتداولي، وانسجامه مع هويتنا الحضارية وبيئاتنا ثقافيًا وقيميًا!

كنت سعيدًا بتقديم هذا العمل (كلَّ نفس) للدكتور/ عبد الله الطارقي، الذي قدم فيه منظومة مهمة للعناية بالمصطلح النفساني وعلاقته بالمصطلح القرآني؛ فهو جهد مشكور، بتقديري، جدير بالعناية والاهتمام لدى كافة العاملين في البحث والممارسة النفسانية في وطننا العربي والإسلامي.

ومثل هذه الدراسات، التي تناقش الجذور العميقة للمفاهيم والمصطلحات التي نستخدمها في حقولنا النفسانية، ينبغي أن تتضافر عليه جهود العلماء والباحثين؛ حتى نكوّن بمجموعها ذاتنا الحضارية النفسانية (علمنفسانية وطبنفسانية خاصة). ذاتًا علمية قادرة على التثاقف مع الآخر، والتحاور معه على جهة لا نكون فيها المتلقي الضعيف، بل في صورة المنافس الذي يستفيد ويفيد، ويقبل ويرفض ما لا ينسجم وقيمه الكونية وهويته الحضارية المتعينة.

مرة أخرى، الشكر موصول للباحث الدكتور/ الطارقي على هذا الجهد المميّز، تقبله الله منه خالصًا لوجهه الكريم، إنه سميع مجيب.

صفاقس – تونس ۱۲/ يونيو ۲۰۱۹.

## تقديم

### أ.د. صالح الصنيع

قسم علم النفس جامعة الإمام سابقًا

#### القراءة الناقدة للمصطلحات النفسانية بغير استسلام!

الحمد لله، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلىٰ آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلىٰ يوم الدين.

سرَّنا ما اطلعنا عليه في كتاب الدكتور/ عبد الله الطارقي، وعنوانه (كلُّ نفس)؛ من حيث إنه استمرار لمسيرته العلمية في تتبع عدد من المصطلحات النفسية وتناولها بالنقد والتمحيص، وعرض بدائل إسلامية بطريقة علمية مقبولة ومنطقية.

وهو من الباحثين الدائمين على القراءة الناقدة للمصطلحات، وعدم الاستسلام للطرح الغربي لها دون نقاش، وله في هذا الميدان جهود سابقة، مثل: "مصطلح المراهقة"، في كتاب سابق، خرج فيه بمفهوم يناقض السائد لدى المتخصصين النفسيين، معتمدًا على منهج علمي، يقوم على المعاني اللغوية، وما ورد في الكتاب والسنة وأقوال العلماء، ووقتها اعتبر طرحًا جريئًا، حصل على الاحترام ممن اطلع عليه، ويحتاج الانتشار بين أهل الاختصاص.

وفي الكتاب الحالي ناقش بعض المصطلحات النفسية، وما دلالاتها في علم النفس وفي آيات القرآن الكريم وتفاسيره، والسنة النبوية، وكلام علماء المسلمين.

وهذه الجهود تذكر فتشكر، وتحتاج للنشر والتقديم في المؤتمرات والملتقيات العلمية في الجامعات وجمعيات علم النفس.

أسأل الله له ولجميع الباحثين في التأصيل الإسلامي للعلوم عامة، وعلم النفس خاصة، التوفيق والسداد والانتشار، والأجر والمثوبة من رب العالمين.

المملكة العربية السعودية – الرياض

الإصلاح في العالم الحديث يجري في كل الأنحاء، فيما عدا نفس الإنسان وذاته.

سيد حسين

كلُّ نفس..!!

العلم بالنفس الإنسانية في ثقافتنا الإسلامية ليس علمًا ترفيًا، بل هو من العلوم التي سال فيها مداد عريض على يد العلماء على مر القرون -كما سنفصل-؛ والسبب في ذلك هو تلك الصلة الوثيقة بين العلم بالنفس ومعرفة الله - تعالى -.

حتى شاع بين العلماء عبارة "من عرف نفسه عرف ربه!"، وبعضهم ينطلق من زاوية أخرى فيقول: «اعرف ربك تعرف نفسك»، وكلا المنطلقين جليل القدر عظيم المنزلة.

ولذلك يقول الراغب الأصفهاني: «من عرف نفسه فقد عرف الله»، فقد روي أنه ما أنزل الله كتابا إلا وفيه: اعرف نفسك يا إنسان تعرف ربك، وهذا معنى قوله

-تعالىٰ-: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمِمْ ﴾ [فصلت: ٥٣] ٠٠٠.

لقد استهل الراغب كتابه "تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين" بهذه القضية، حيث قال: «قال الحكماء مرة: أول ما يلزم الإنسان معرفة نفسه، وقالوا مرة: أول ما يلزمه معرفة الله. وليس بين هذين القولين منافاة» ". وظاهر لك تساوق المنطلقين المشار إليهما!

ولهذا -أيضا- قال الغزالي في رسالته "معارج القدس في مدارج معرفة النفس": ثم إذا ختمنا فصول معرفة النفس فحينئذ ننعطف على معرفة الحق - جل جلاله -؛ إذ جميع العلوم

<sup>(</sup>۱) تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين، للراغب الأصفهاني، تحقيق: عبد المجيد النجار، دار الغرب الإسلامي (ص ٦٥).

<sup>(</sup>۲) تفصيل النشأتين (ص ٦١). بل إن الراغب ذهب يعدد ثماني فوائد لمعرفة النفس منها: معرفة غيرها، ومعرفة الموجودات، ومعرفة العالم، ومعرفة العالم الروحاني، ومعرفة أعدائه الكامنة فيها، معرفة كيف يسوسها؛ إذ من أحسن أن يسوس نفسه أحسن أن يسوس العالم، ومعرفة عيومها، وثامنها معرفة الله تعالىٰ.

مقدمات ووسائل لمعرفة الحق - جل جلاله -، فمن عرف نفسه فقد عرف ربه، وعرف صفاته وأفعاله، وعرف مراتب العالم ... وعرف غاية السعادة التي هي لقاء الله تعالىٰ ...

وصدق الله العظيم -سبحانه-: ﴿ وَفِي ٓ أَفَكُو مُ أَفَلَا تُبَصِرُونَ اللهِ العظيم -سبحانه-: ﴿ وَفِي ٓ أَفَلَا تُبَصِرُونَ المُعرفة اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

ولجلالة هذا العلم في تراثنا لا بدلنا أن نبدي انزعاجًا حين نجد أن المصطلح النفسي في العلوم النفسية العربية يمم وجهه شطر العلوم النفسية الغربية، وانشغل بالنقل عنها والصدور عن مجامعها العلمية ومصطلحاتها التي يَشُكها عن الظواهر النفسية والاجتماعية والتربوية ... إلخ؛ لأن تلك المعرفة ستكون منبتة الصلة بطبيعة الحال عن تحقيق ذلك المقصد الجليل، الذي هو معرفة الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) معارج القدس في مدارج معرفة النفس، للإمام الغزالي، تحقيق: أسعد جمعة، دار كيرانيس، تونس، ۲۰۱۶ (ص۳۰).

ومن منطلق مفهومي مصطلحي وجدنا نقادنا الكبار، مثل: عبد الوهاب المسيري، ينحون نحو اقتراح تخفيف ذلك الإقبال، وخلطه -على الأقل- بالنظر للفلسفات والنظريات الشرقية، كالهندية وغيرها؛ لأنه لاحظ فشو التحيز إلى الغرب أو ضده في كتاباتنا النفسية والاجتماعية والتربوية؛ إذ انقسمنا إلى فريقين: فريق قبلته الغرب، وفريق لا يقبل على الغرب إلا بالشتائم!!

وعلىٰ أي من تلك السبل نجد غياب تسييد المصطلح القرآني الأصيل في العلم بالنفس الإنسانية!!

وعلىٰ كل، فإن الأمر الذي أتوقع أن لانختلف فيه؛ أن صدور علماء الشرق عن مرجعياتهم في المصطلحات التي يسكّونها عن النفس الإنسانية، أو صدور علماء الغرب عن مصطلحات من مرجعياتهم، ليس عيبا؛ غير أن العيب أن تترك مرجعيتك التي تصلك بمعرفة الله -تعالىٰ - لتصدر عن مصطلحات ومفاهيم مرجعية قوم آخرين!

ومع القول بأن لكل أهل ثقافة ومرجعية الصدور عن مفاهيمهم ومصطلحاتهم، إلا أن التثاقف بينها سيحمل كل أصحاب مرجعية إلى محاولة إقناع الآخرين بها.. ومن هنا يمكننا القول بأننا حين نجيد صناعة علومنا النفسية، من خلال مفاهيمنا ومصطلحاتنا؛ سنكون على قدرة عالية من إقناع كثيرين بها؛ ولهذا ناسب تسمية هذا الجهد بـ (كلّ نفس)؛ إذ كل نفس خالقها الله - تعالى -، وكل نفس مبتليها الله – تعالى -، وكل نفس تحكمها سننه الصارمة من ميلادها إلى مماتها، و(كلُّ نفس) ستقف أمامه ليجازيها.

لهذا قال - سبحانه - في إيجادها: ﴿إِن كُلُّ نَفْسِ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظُ ﴿ الْعَارِقَ ].

و قال في معرض سننه اللاز مة لكل نفس: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ [العنكبوت: ٥٧].



وقال في هداها وضلالها: ﴿ وَلَوْشِئْنَا لَا نَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَىهَا وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ الْجَنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ الْجَنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ الْجَنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ السَجدة]. وقال في حسابها وجزائها: ﴿لِتُجْزَئِي كُلُّ نَفْسِ بِمَا شَعَىٰ ﴾ [السجدة].

وغيرها من المواضع، والتي بلغت ٢١ موضعًا في القرآن الكريم، جاء فيها هذا التركيب القرآني الملازم لـــ (كلّ نفس)، مهما كانت نحلتها، ومهما كان زمن وجودها، ومهما كان مكان عيشها.

ولهذا وذاك تحاول هذه الورقة الإسهام في هذا المهيع بأصول وأدبيات لتأسيس العلاقة بين العلوم النفسية والقرآن الكريم من خلال "المصطلح"، مع تطبيقات عملية من خلال بعض "المصطلحات".

بقي أن أخبر القارئ الكريم أن أصل هذا العمل ثلاث أوراق علمية، شاركت بها في ثلاثة مؤتمرات دولية: في العلوم النفسية، وفي المصطلح القرآن، وفي الإعجاز العلمي في القرآن الكريم،

\*



فأشار علي بعض الزملاء أن أجمعها في نسق واحد، وهو ما فعلته في هذا العمل.

### بقى أن أشكر كلًا من:

المقدمين لهذا العمل، وهما: البروفيسور/ صالح الصنيع من جامعة الإمام بالرياض، والأستاذ الدكتور/ جمال التركي -الأمين العام السابق لاتحاد الأطباء النفسانيين العرب- ورئيس شبكة العلوم النفسية العربية بتونس.

كما أشكر الرجل الذي شملني بلطفه ومراجعته الوافية من زواية الدراسات القرآنية، الأستاذ الدكتور/ مصطفى فوضيل الخبير الدولي في علوم القرآن الكريم من المغرب-.

كما أشكر الأستاذ المراجع من زاوية العلوم النفسية، البروفيسور/ مصطفى عشوي -الخبير الدولي في العلوم النفسية من الجزائر -.

وأشكر لفيف الأصدقاء الذي شملوني بكرمهم ونصحهم: أ. عبد الكريم الحازمي، أ. خالد العماري، أ.محمد الأنصاري، أ.خالد القرشي، د.عدنان فطاني، م.عمار المانع، أ.خالد الزبيدي، وابني عبد الرحمن الطارقي.

والشكر موصول لمركزنا قراءات لبحوث ودراسات الشباب، ولمؤسسة السبيعي الخيرية؛ علىٰ تفضلها برعاية هذا العمل، ونشره علىٰ نفقتها.

لا تجري التحولات والتغيرات في النفس وفي الحياة وفي الكون، إلا وفق سنن ثابتة مضطردة وسرمدية.

د.الطيب برغوث

الحاجة لتأسيس العلاقة

بين المصطلح النفسي والمصطلح القرآني

#### مقدمة:

العلوم النفسية المعاصرة، سواء كانت غربية المنشأ، إنجليزية اللغة أو فرنسية، أو حتى شرقية هندية أو كنفوشية، تستعمل لغة لها مفاهيم ومصطلحات، تصف بها الظواهر النفسية والاجتماعية والتربوية.

وانشغال كثير من المختصين في العلوم النفسية بنقلها وترجمتها لثقافتنا العربية، جعل علومنا النفسية تستخدم ذات الألفاظ والمصطلحات، باعتبارها ألفاظا مرجعية ومهمينة، ألفناها وأصبحت مكونًا رئيسًا في ثقافتنا النفسية، ولا أظن هذه الفكرة بحاجة إلىٰ دليل يثبتها؛ إذ لو ذهبت تناقش مختصًا نفسيًا في عالمنا العربي حول مصطلح "المراهقة" -علىٰ سبيل المثال-، فإنك

\*(\*



ستجده يحمل في تأسيسه النفسي رؤية من السياق الغربي ذاته الذي ترجمت عنه المراهقة!

في الوقت الذي نجد البحث النفسي له حضور عظيم في تراثنا، وإن لم يظهر في علم مستقل بالتركيب الشهير اليوم "علم نفس"، حتى مع كثرة جهود الرواد في علومنا النفسية المعاصرة، إلا أن الأمر ظل في صورة جهود لم تُستثمر في سياق تأسيس علم مكتمل الأركان، بما يسمى علما اليوم في داخل دوائره العلمية والمنهجية.

إن تأسيس علم بالنفس الإنسانية من داخل مرجعيتنا المتعينة واجب العلماء والراسخين في علومنا النفسية المعاصرة.

وبذلك نستثمر نصوص الوحي، وتجربة علمائنا عبر القرون، وبذلك نتجاوز النزوع بعلوم الوحي إلىٰ جهة استعمال النص للاستدلال به في الأحكام التكليفية الفقهية العبادية وحسب، دون الاتجاه إلىٰ تكوين رؤية جديدة من آيات الأنفس والآفاق لأجل حياتنا النفسية والتربوية والاجتماعية!

77

وبذلك نتجاوز -أيضا- النزوع بعلومنا النفسية نحو المعرفة المادية في النفس والتربية والمجتمع ، بمعزل عن أي استنطاق للوحي لبناء رؤية جديدة مكتملة الأركان، تتألف من النص والبحث التجريبي الذي نمارسه نحن منطلقًا من مقدماتنا النظرية نحن!

وربما حصل ذلك النزوع بسبب شبهة تقول: إن نصوص الوحي لا توصل لمعرفة يمكن الاعتماد عليها (إمبريقيًا) ، وإن علوم النفس والمجتمع لا بد من أخذها كما ترجمناها من الآخر!

وجوابها: أن القصور الذي يُنسب لنصوص الوحي في عدم كفاءتها في هذا الميدان هو حديث عن تقصيرنا نحن في تثوير النص واستنطاقه على الوجه الذي يضمن لنا الوصول إلى تلك الرؤية المستندة إلى مافي الأنفس والآفاق كما قال الله تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمُ اللهُ مَا فَي الْأَفَاقِ وَفِي أَنفُسِمٍمْ حَتَى يَتَبَيّنَ لَهُمْ أَنّهُ ٱلْحَقَّ ﴾ [فصلت: عالينا في ٱلْأَفَاقِ وَفِي آنفُسِمِمْ حَتَى يَتَبَيّنَ لَهُمْ أَنّهُ ٱلْحَقَّ ﴾ [فصلت: ٥٣].

وبتلك المنهجية التي تجمع النّصَّ والواقع في سياق واحد نصل لتصور عن النفس ﴿ لَا تَرَىٰ فِيهَا عِوَجًا وَلَا آمَتًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المَالمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي اللهِ المَالِمُ

### إنها منهجية تتصل بالسماء، وهي تقف على الأرض!

إننا اليوم بحاجة ملحة إلى مضاعفة الجهد العلمي النفسي القرآني؛ حتى نجد به حلو لا أكثر علمية وواقعية من آيات الله المتلوة (الوحي المكتوب)، متعاضدة مع آياته المشاهدة (الوحي المنظور) في الآفاق والأنفس.

وتعترض طريق هذه الفكرة -أيضًا- شبهتان: تقول الأولى: إن الإنسان السَّابق كانت تكفيه نصوص القرآن الكريم -من غير بيان لحيثيات ومباحث نفسية مركبة- لينتهي، فبمجرد سماع آية هُفَهَلَ أَنكُم مُننَهُونَ ﴾ ينتهون مباشرة، حتىٰ تغرق سكك المدينة بالخمر التي سكبت وأهريقت استجابة لأمر الله -تعالىٰ- وأمر رسوله - صلىٰ الله عليه وسلم -.

وجوابها هو: أن الإنسان السابق لم تتعقد نظرته بمثل ما تعقدت حياة إنسان العصر -اليوم- بمشكلاته وشبهه وظنونه، حتىٰ بات بينه وبين نصوص الوحي حجب، وغدا علىٰ نفسه مزيج من عوائق تحول دون الإحساس العميق بحرارة هذه الآيات في فؤاده لتوجد الأثر البالغ في قلبه وقناعته؛ وبالتالي في فكره وسلوكه الإرادي؛ فتعين علىٰ الباحثين في العلوم النفسية استنطاق تلك الصلة بين نصوص الوحي والنفس الإنسانية؛ لانتزاع حلول مركبة لإنسان هذا العصر، فالنص المسطور لن يعارض النص المنظور!

والشبهة الثانية تقول: إن ما قدمه علماؤنا عبر القرون في دراسة نصوص الوحي، وما تولد عنها من علوم، يكفينا.. فما علينا إلا أن نرجع إليه في مصادره ونخرجه للأجيال.

وجواب ذلك: أن العلماء كانوا ينتزعون إجابات جديدة لسؤالات أزمنتهم، ويأتون بأدوية ناجعة من نصوص الوحي لحياتهم اليومية. ولذا؛ لا بد أن نتيقن أنهم لم يجتهدوا لنا؛ فنحن

بحاجة ماسة لجهدنا نحن، واجتهادنا نحن مع النص والواقع لحياتنا نحن!

ولم تكن هذه الشبهة موجودة لدى المتقدمين؛ لذا لم يكفوا عن توليد العلوم وتشقيقها؛ ذلك أن تطور العلوم، وظهور علوم جديدة في تشقيقات تتزايد وتتوالد في كل عصر؛ هو بسبب الفكرة ذاتها، أعني البحث عن تركيب جواب جديد لأجل إكراهات الواقع وسؤالاته المتجددة.

وحياتنا اليوم بها من التعقيد والتركيب ما تطلب للإنسان معه مركبات تدهش فؤاده.. وتهز أركانه.. وتباغت وعيه؛ لتقنعه بالمنطق والحجة والبرهان والمسلمات المفردة والمركبة.. لتدله على الوجه الأصوب.. والطريق الأنجع لمشكلاته وجواب سؤالاته!

وعن تلك الحجب التي تبني الأسوار حول الأفئدة والمهج؟ حتى لا يكاد يصلها وهج الوحي ولو سمعته، ولا نوره ولو تلته؟ يقول الراغب الأصفهاني: «والقرآن لا يدرك حقائقه إلا من كُشف

-{•



والخلاصة: أن كثيرا من قضايانا النفسية بحاجة إلىٰ بناء علمي من نصوص الوحى، وفق تجربتنا في واقعنا لنؤسس بذلك ذاتنا

<sup>(</sup>۱) الذريعة إلى مكارم الشريعة، الراغب الأصفهاني، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ۱۹۸۰ (ص ۲۰۸).

-g•

المستقلة في المجال، كما أسس غيرنا علومه النفسية المستقلة، ثم بعدها تأتي مرحلة الانفتاح على الآخر.

ولهذا يقول المسيري -رحمه الله-: «النسق الحضاري للمسلمين مطالب بالانفتاح على العالم بمختلف تجاربه ورؤاه، وليس على العالم الغربي فحسب، يمكن أن يسعفنا في أن نستوعب وندرك ونرئ الحقيقة الإنسانية في غناها وتعددها، هكذا يبدو الغرب نسبيًا، وليس مطلقًا نتعلم منه ونتفاعل معه بإرادتنا وبكامل وعينا وخصوصيتنا!» ...

ولهذا كانت هذه المحاولة في الطريق لتأسيس رؤيتنا النفسية المتعينة، ثم بناء علاقة التثاقف مع العلوم النفسية المعاصرة، بحيث تؤثر تلك العلاقة في الممارسة النفسية في التشخيص والإرشاد والعلاج النفسي.

<sup>(</sup>۱) انظر: حوار مع الدكتور عبد الوهاب المسيري في مجلة الإحياء الرابطة المحمدية للعلماء المغرب، العدد ۲۸، ۱٤۲۷هـ (ص۵۷)، وانظر فلسفة المشترك الإنساني أحمد الفرك، أفريقيا الشرق ۲۰۱۲ (ص۵۷).

### كيف نؤسس لعلاقة تؤثر في الممارسة؟

القرآن الكريم خطاب الله -تعالى - للعالمين، وليس لفصيل معين من البشر؛ ولهذا وجد العلماء أن لفظ "الإنسان" جاء في القرآن الكريم أكثر من (٦٥) مرة، (٩) مرات منها -فقط - في سور مدنية، والباقي كله مكي؛ وهذا يعني أن خطاب القرآن الكريم للإنسان -مطلق الإنسان - مطلق الإنسان - معلى وجه الأصالة ... وهذا يعطي انطباعًا للباحث أن القرآن مهتم على وجه الأصالة بمطلق الإنسان، بغض النظر عن موطنه أو لغته أو أي اعتبار آخر (١٠٠٠).

ومن هنا، فإن العلوم النفسية المعاصرة، بكل حمولتها المعجمية، ما دامت تروم مصالح الإنسان، فإن الوحي جاء مهيمنا علىٰ تلك المصالح كلها؛ فلا بد من علاقة تحمل إضافة نوعية لبنى الإنسان ينبغى

<sup>(</sup>۱) انظر: الإنسان في القرآن، دراسة فلسفية مقارنة، لأحمد بوعود، من منشورات وزارة الثقافة المغربية، ۲۰۱٤، (ص٨).

العناية بها للغرض ذاته؛ أعني نفع البشرية كلها، لا أهل العربية وحدهم.. باعتبار أنه نزل بلغتهم (٠٠).

و تهدف صفحاتنا هذه إلى اقتراح مسار علمي لتحقيق ذلك المطلب في مراحل، مع إثبات تطبيقات عملية في تأسيس العلاقة، وفي كفاءة ذلك في التأثير الأمثل في الممارسة.

(۱) ومن لطيف ما وقفت عليه في هذا المعنى لصاحب كتاب "الحاجة إلى علم مقدس" قوله: «ومن الضروري أن نلجاً إلى أعمق حكمة = وأنفذها في الحضارات التراثية، لا لإنقاذ الشرق فحسب، بل لإنقاذ الجنس البشري». انظر: الحاجة إلى علم مقدس، لسيد حسين نصر، نيوبوك للنشر، القاهرة، ٢٠١٧ (ص٢١١).

### المرحلة الأولى:

### العناية بتحرير المصطلح النفسى:

المصطلحات هي مفاتيح كل العلوم، ولهذا اختار الخوارزمي هذا اللفظ عنوانًا لكتابه "مفاتيح العلوم"، ولهذا -أيضا- خلع عليها السوفييت لقب مفاتيح العلوم؛ إذ لا يمكننا دخول دار بغير مفتاح صحيح لأبوابها؟! والعلوم النفسية، حين نروم تأسيس علاقتها بالقرآن الكريم والحديث الشريف؛ لا بد أن نعتني بتحرير مفاهيم الألفاظ على نحو لا يقبل الانزياح الدلالي، ولا ابتلاع ألفاظ ثقافة أخرى لا يمكنها أن تسكن داخل سياق ونسق ثقافة أخرى بغير تحرير. وحين نفعل ذلك سنلاحظ أن الألفاظ ستتصنف لدينا إلى ثلاث زم:

الزمرة الأولى: ألفاظ مشتركة بين العلوم النفسية والقرآن الكريم:

وهنا تكون المهمة هي الاشتغال بتحرير مفهوم اللفظ ومصاديقه في القرآن الكريم أولا؛ لنحدد درجة العلاقة المفهومية والنصية داخل النسق القرآني، وبالتالي داخل العلوم النفسية؛ الأمر الذي يفتح مجالا لإبداع تطبيقات ومباحث علمية جديدة في الجانب النفسي من حيث التشخيص والإرشاد والعلاج.

وسيكون في مقدمة تلك الألفاظ لفظ "النفس" نفسه؛ فهو مصطلح قرآني ومصطلح نفساني بتطابق حرفي كامل. ومن هنا لزم النظر في دلالته في السياق القرآني، ودلالته لدى النفسانيين. ويدخل في بحثه كافة الألفاظ التي جاءت مقترنة بلفظ النفس؛ لأنها مؤثرة في فهمها، وفهم كيفية التعامل معها؛ أعني التعامل مع النفس.

وسندرس في الصفحات الآتية مصطلحات من هذا النوع المشترك، مثل: "الوسواس".

-g/•

الزمرة الثانية: الفاظ قرآنية نفسية لم يستعملها النفسانيون:

هذا النوع من الألفاظ والمصطلحات بحاجة إلى تحرير مفهومه، وتتبع مواضع وروده؛ ليتم تحديد درجة العلاقة بالنواحي النفسية؛ فكثيرًا ما فتحت مثل هذه الألفاظ مباحث جديدة لم تكن في العلوم النفسية في السابق.

وهذا النوع له أمثلة، منها: مصطلح "التزكية"، وهو مصطلح يحتل أهمية كبرى، ومنها: مصطلح "تقدم النفس" و "تأخر النفس"، وغيرها من المصطلحات التي سندرسها في هذه الصفحات.

## الزمرة الثالثة: اللفظ النفسي الذي لم يرد في الوحي:

اللفظ النفساني الذي لم يرد بحروفه في القرآن الكريم و لا في الحديث الشريف، و هذا يكون الموقف العلمي منه: بتفهمه في سياقه الأصلي في العلوم النفسية في لغته الأصلية، لاتينية أو انجليزية ... إلخ، ثم يؤتئ به أمام "الجمارك الحضارية" على

حدود الأمة؛ لاختبار مفاهيمه ومصاديقه ولوازمه؛ لتحديد درجة النفع وصورة العلاقة الممكنة بالقرآن الكريم. وهنا نتبين مفهومه؛ فإن كان فيه مصلحة للإنسان؛ فلا بد أن الوحي عبر عنه بلفظ ما، وهنا نحضر اللفظ القرآني ومفهو مه؛ لنتبين الفائدة التي يحملها اللفظ النفسي، وما يضيفه على مفهومنا القرآني (إن وجدت الإضافة)، وهنا ستكون المحصلة قائمتين من المعاني:

القائمة الأولى: المعاني المشتركة بين المصطلحين، وهذه تقبل مباشرة.

القائمة الثانية: المعاني التي لم تنسجم مع المصطلح القرآني، وهذه إن كانت في شأن الهدئ المصلح للإنسان فالموقف منها رفضها، بخلاف ما إذا كانت لشؤون مصحلية مادية خارج نطاق الهدئ؛ لأنها تدخل في دائرة المباح العام، إذ سيتبين كل ذلك بعد أن توقفه "الجمارك عند الاستقبال في حدود الأمة الحضارية؛ للسؤال، والتثبت من حسن النية ودرجة النفع والملاءمة للهوية ...؛ ذلك أن المصطلح الوافد في العلوم المادية برئ حتىٰ تثبت إدانته،

والمصطلح الوافد في العلوم الإنسانية ظنين حتى تثبت براءته ... والمصطلح التراثي في هذا الشأن له الأسبقية والأولوية على غيره متى وجد ...

<sup>(</sup>۱) انظر: نظرات في المنهج والمصطلح، الشاهد البوشيخي، ١٤٢٣هـ، إنفوبرانت فاس (٦٤-٥٤).

# المرحلة الثانية: تطوير التطبيقات المنسجمة مع المفهوم:

تطوير التطبيقات والنماذج المنسجمة مع المفهوم الذي تم تحريره للمصطلح النفسي القرآني هو ما يضمن تحديث الممارسة والتأثير عليها وفق تلك العلاقة التي تم بيانها، وتحريرها وتحديد أبعادها الممكنة في هذه اللفظة، وقد تظهر لنا تطبيقات جديدة يضيفها المفهوم بعد تحريره، أو يدلنا عليها، وسوف نورد مثالا لهذه الإضافة من خلال دراسة لفظ (الأرق).

إن تحريرنا للمصطلح النفسي، من خلال ألفاظ القرآن الكريم، سيثمر منظومة معجمية تصبح "خزانًا للمفاهيم الأولية" التي تؤسس عليها الرؤى والنظريات والفلسفات النفسية من خلال القرآن الكريم والحديث الشريف.

# المرحلة الثالثة: وضع الأصول والنظريات:

ويتم ذلك من خلال خطوات ثلاث:

الخطوة الأولى: وضع الأصول النفسية القرآنية، مستعينين في ذلك بعدد من العلوم الإسلامية، مثل: علوم اللغة العربية، وعلم المقاصد، وعلم السنن الإلهية، وغيرها من العلوم ذات الصلة.

الخطوة الثانية: تقديم رؤية نقدية تجمع منجزات المدارس النفسية المعاصرة مع مخرجاتنا في الخطوة الأولى، وتحريرنا للمفاهيم النفسية القرآنية؛ لنكون رؤية نقدية شاملة، تحدد نقاط الاتفاق والاختلاف، ودرجة العلاقة في كل علم ومبحث.

الخطوة الثالثة: تطوير قائمتين: الأولى: تشتمل على القواعد المرجعية للممارسة النفسية المرتبطة بالقرآن الكريم؛ وقائمة عملية بالنماذج التشخيصية والعلاجية والإرشادية النفسية القرآنية المستفيدة من كافة ما سبق، بأسلوب لا عوج فيه و لا أمت ... أسلوب لا يجعلنا ننصهر في الآخر، كما لا ينزعنا من العالم إلى حالة لا تمكننا من تقديم إنتاجنا إليه، لينضم منتجنا حينها "لنادي النظريات" التي تتنافس على إقناع البشرية بالرؤية الأكثر انسجاما مع الكون والتاريخ.

ولدينا ثقة كبيرة أننا حين نحسن ذلك سوف نقنع البشرية بنموذجنا، وبتفرده وقدرته على تقديم أفضل أسلوب لاحترام النفس الإنسانية، والتعامل معها أفضل معاملة ممكنة.

حينها ستفزع طائفة من العلماء والمختصين النفسيين إلى منتجنا في العلوم النفسية، كما فزع المختصون في الاقتصاد من قبل إلى نواح من المصرفية الإسلامية! حين أثبتت نجاعتها إبان عدد من النكسات الاقتصادية للنظام الاقتصادي العالمي.

ولا يعني هذا التفاؤل أن نحلم بانتهاء الاختلاف في هذا الشأن؛ فهذا محال؛ فالاختلاف سنة إلهية قائمة.

### المرحلة الرابعة: تطوير الدراسات الميدانية:

حين ننتهي من بناء الرؤى والنظريات وتحرير قواعدنا الكلية المرجعية ونكون قد أنجزنا فلسفتنا النفسية المبنية على القرآن الكريم والحديث الشريف مع الانفتاح على الانتاج الغربي وغيره في العلوم النفسية، حينها لابد من تطوير عملنا الميداني، وفتح المعامل العملية والمراصد المتخصصة لتطوير التطبيقات وبناء النماذج و دراسة أو ضاعنا النفسية على كافة الأصعدة. وحينها سنتمكن من تطوير العلوم النفسية والوصول لابتكار مناحي جديدة لم نكن نعرفها بسبب تلك المنهجية التي انطلقنا منها والتي تقوم علىٰ الاتزان (لا عوج ولا أمت!). ننظر للسماء ونعي أننا واقفين على الأرض! نتصل بالوحى لكننا نعى أننا بحاجة لجهد تنزيلي يستجيب لإكراهات الواقع وأسئلته الملحة في كافة الجوانب النفسية المختلفة.. نستقل برؤيتنا وقواعدنا المرجعية لكننا نؤمن بالتكامل مع جهود



البشرية في السعي لتحقيق مصالح النفس الإنسانية بغير هزيمة و لا استلاب.

علم بعمل النفس مع صفاتها وأخلاقها، وهو الرياضة ومجاهدة الهوئ. وهو تهذيب النفس وسياسة البدن!

أبو حامد الغزالي

مظاهر العلاقة

بين المصطلح النفسي والمصطلح القرآني



#### ١ - مظاهر العلاقة بين المصطلحين:

تظهر العلاقة المباشرة بين ألفاظ القرآن وعلم النفس في مظهرين:

المظهر الأول: العلاقة اللفظية:

وتتضح لنا في التطابق اللفظي، حيث إن كافة ألفاظ اللقب العلمي "علم النفس" ألفاظ ومصطلحات قرآنية، وهو أمر يحتم وجود تلك العلاقة في البنية المنهجية، والمفاهيم الأولية.

خصوصًا إذا أخذنا بالاعتبار أن حجم ورود لفظ "النفس" في القرآن الكريم هو: (٢٩٨) موضعًا، إذ يدل بطبيعة الحال بالمركزية والأهمية التي يحتلها هذا اللفظ "النفس" في النسق المفهومي لألفاظ القرآن الكريم.

₹•



المظهر الثاني: العلاقة الموضوعية:

يكشف هذا المظهر أن إصلاح النفس وتزكيتها وتهذيب أعمالها، هو موضوع الوحي أصلا، ومهمة النبي الخاتم حقًا؛ لذا كان لفظ "النفس" من أوائل ما نزل، على هيئة خاصة؛ إذ لم يقسم الله -تعالى - في القرآن الكريم أحد عشر قسما إلا على النفس، قال -تعالى -: ﴿وَالشَّمْسِ وَضُعَهَا ﴿ وَالْقَمَرِ إِذَا نَلَهُ هَا ﴾ وَالنَّهَا ﴿ وَالنَّهَا إِذَا يَغَشُهُا ﴾ وَالنَّهَا ﴿ وَالنَّمَاءِ وَمَا بَنَهَا ﴾ وَالْأَرْضِ وَمَا طَحَهَا ﴾ وَوَقَلْسِ وَمُعَاهَا ﴾ وَالنَّهَا ﴾ وَقَلْسِ وَمُعَاهَا ﴾ وَاللَّهُ مَن زَكَّنها ﴾ وقَلْم مَن ذَكَّنها ﴾ والشمس].

وهو أمر يلح على ضرورة العناية بتحرير مفاهيم الألفاظ القرآنية التي تناولت النفس منذ النشأة حتى المعاد والحساب، مرورًا بالمعاش والتكليف، ودراسة نسقها الكلي الناظم.

يقودنا -كذلك- إلى الرجوع للتراث في مصادره، التي تناولت تلك الألفاظ وتلك الموضوعات النفسية؛ لنتبين معالم تلك

### ٢ - عناية علماء التراث بالنفس:

لقد عني العلماء المسلمون بالمصطلح القرآني المتعلق بالنفس مبكرًا؛ إذ هو من جملة عنايتهم بالقرآن الكريم وعلومه؛ ولهذا فإننا حين نروم التأريخ لقضية علم النفس في المصطلح القرآني، فسيكون البدء في ذلك منذ بدأت العناية بالقرآن الكريم في الصدر الأول، مرورًا بعصر بدء التدوين لكتب التفسير وشروح الحديث وسائر علوم القرآن والحديث.

بل إن تلك المصادر، وهي تتناول ألفاظ القرآن الكريم ومصطلحاته، نجدها زاخرة بمباحث ونصوص عن النفس من الأهمية والخطورة بمكان!

ويلاحظ -مع ذلك- أن علماءنا مع أنهم أفردوا للنفس مؤلفات خاصة ضمن كتب السلوك والأدب؛ إلا أنه لم يستقر لديهم إطلاق

اسم "علم النفس" عليه، والمشتهر عندهم التعبير بمسميات مثل: «معرفة النفس، وتزكية النفس، أدب النفس...إلخ». كما تجده في عدد من المصنفات التي ستأتي، فيسهل أن تجد تلك الألقاب عند الغزالي في "إحيائه"، وفي "معارج القدس"، والراغب الأصفهاني قبله في كتابه "تفصيل النشأتين"، كما تجده عند ابن رشد وابن باجة وغيرهم .. وأيما يكن، فقد بقيت مباحث هذا العلم مبثوثة في مصنفات التزكية والزهد، وغيرها، مثل: كتب التفسير وشروح الحديث.

وهذه قضية تحملنا على لزوم استنطاق كتب التراث الإسلامي التي تتناول النفس، من خلال ألفاظ ومصطلحات القرآن الكريم المتعلقة بالنفس؛ ولهذا عمدت إلى جرد أكبر مشروع عصري جمع جهود العلماء في التراث الإسلامي المعتنية بعلم النفس، وهو مشروع المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الموسوم بـ "علم النفس في التراث الإسلامي"، وهو عمل يقع في ثلاثة أجزاء، ضمت عرضًا لعدد (١٠١) من أعلام التراث الإسلامي، ومصنفاتهم المتعلقة بالنفس من مختلف مجالات

المعارف والعلوم، شملت عدد (٢١٠) كتب. ويمكن للباحث تسجيل وقفات مهمة حول هذا العمل، وهي:

الوقفة الأولى: العناية بالنفس في التراث عبر القرون:

لم يخل قرن من قرون التأريخ -تقريبا- من مصنف أو مصنفات خاصة حول النفس، تتناولها من خلال ألفاظ ومصطلحات القرآن الكريم، ومثال ذلك ما يأتي:

| المؤلف                      | الكتاب       | القرن<br>الهجري |
|-----------------------------|--------------|-----------------|
| الحارث المحاسبي<br>ت/ ٢٤٣هـ | آداب النفوس  |                 |
| ابن أبي الدنيا<br>ت/ ٢٨١هـ  | محاسبة النفس | الثالث          |

| المؤلف                         | الكتاب                                 | القرن<br>الهجري |
|--------------------------------|----------------------------------------|-----------------|
| الإمام زكريا الرازي<br>ت/٣١٣هـ | النفس والروح                           |                 |
| الحكيم الترمذي<br>ت/ ٣٢٠هـ     | مكر النفس<br>الرياضة وأدب<br>النفس     | الرابع          |
| أبو زيد البلخي<br>ت/ ٣٢٢هـ     | مصالح الأبدان<br>والأنفس               |                 |
| أبو محمد بن حزم<br>ت/ ٤٥٦هـ    | الأخلاق والسير<br>في مداواة النفوس     | الخامس          |
| أبو حامد الغزالي<br>ت/ ٥٠٥هـ   | معارج القدس<br>في مدارج معرفة<br>النفس | السادس          |

| المؤلف                               | الكتاب                                         | القرن<br>الهجري |
|--------------------------------------|------------------------------------------------|-----------------|
| ابن عطاء الله<br>السكندري ت/ ۹۰۷هـ   | تاج العروس<br>الحاوي لتهذيب<br>النفوس          | الثامن          |
| سلام بن عبد الله<br>الباهلي ت/ ۸۳۹هـ | الذخائر<br>والأعلاق في آداب<br>النفوس والأخلاق | التاسع          |

الوقفة الثانية: المؤلفات التي تناولت المفاهيم والألفاظ النفسية:

يلاحظ - كذلك - أن المصطلح القرآني المتعلق بالنفس كثيرًا ما تناولته كتب الزهد والأخلاق والتزكية والسلوك بالجملة، ومن أمثلتها:

| نموذج من<br>المصطلح القرآني في<br>الكتاب                                                | الكتاب<br>ومؤلفه                                                                              | القرن<br>الهجري |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| النفس، الزهد، التواضع، الأمل، الإيمان، الصبر                                            | "الزهد"<br>لوكيع بن الجراح<br>- ت/ ١٩٨هـ                                                      | الثاني          |
| الكبر، الشهوات، الأمر بالمعروف، النهي عن المنكر، النفس النفس النفس، خلق، الصدق، الأمانة | "الورع"<br>لأحمد بن حنبل -<br>ت/ ٢٤١هـ<br>"مكارم<br>الأخلاق" لابن<br>أبي الدنيا -<br>ت/ ٢٨١هـ | الثالث          |
| القلب، الصدر،<br>اللب، الفؤاد                                                           | "الفرق بين<br>الصدر والقلب<br>والفؤاد واللب"                                                  | الرابع          |

| نموذج من<br>المصطلح القرآني في<br>الكتاب | الكتاب<br>ومؤلفه | القرن<br>الهجري |
|------------------------------------------|------------------|-----------------|
|                                          | للحكيم الترمذي   |                 |
|                                          | – ت/ ۳۲۰هـ       |                 |
| النفس، الكرم،                            | "مكارم           |                 |
| الأمانة، الإِيمان                        | الأخلاق" لأبي    |                 |
|                                          | بكر الخرائطي -   |                 |
|                                          | ت/ ۳۲۷هـ         |                 |
| النفس، العقل،                            | "الإمتاع         |                 |
| السكينة، الروح                           | والمؤانسة" لأبي  |                 |
|                                          | حيان التوحيدي    | الخامس          |
|                                          | ت/ ۲۰۰ هـ        |                 |

| نموذج من<br>المصطلح القرآني في<br>الكتاب | الكتا <i>ب</i><br>ومؤلفه | القرن<br>الهجري |
|------------------------------------------|--------------------------|-----------------|
| النفس، العفة،                            | "منازل                   |                 |
| الإنابة، المحاسبة،                       | السائرين"                |                 |
| الاعتصام                                 | لإسماعيل                 |                 |
|                                          | الهروي" -                |                 |
|                                          | ت/ ٤٨١هـ                 |                 |
| النفس، الإنسان،                          | "تفصيل                   |                 |
| السعادة، العبادة،                        | النشأتين" للراغب         |                 |
| الإصلاح                                  | الأصفهاني                |                 |
|                                          | (۲۰۵هـ)                  | السادس          |
| النفس، العبادات،                         | "إحياء علوم              |                 |
| الهلاك، النجاة، العلم،                   | الدين" للإمام            |                 |
| القلب، الشهوة                            | الغزالي (٥٠٥هـ)          |                 |

| نموذج من<br>المصطلح القرآني في<br>الكتاب                                                                   | الكتاب<br>ومؤلفه                                                             | القرن<br>الهجري |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| النفس، الشهوة، الدنيا، المعصية، الهوئ، العقل، النجاة، الهلاك                                               | "صيد<br>الخاطر" لابن<br>الجوز (٩٧٥هـ)                                        |                 |
| النفس، الروح، العقل، الجسد، العمه                                                                          | "الطب<br>الروحاني" للفخر<br>الرازي (٢٠٦هـ)                                   | السابع          |
| القلوب، النفوس،<br>أمراض القلب، أعمال<br>القلوب، الخوف<br>النفس، العقل،<br>الدنيا، الإنسان، حسرة،<br>إرادة | "التحفة العراقية" لابن تيمية (٧٢٨هـ) المفتاح دار السعادة" لابن القيم (ت ٧٥١) | الثامن          |

| نموذج من<br>المصطلح القرآني في<br>الكتاب                    | الكتاب<br>ومؤلفه                                                  | القرن<br>الهجري |
|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------------|
| الروح، القلب،<br>العقل، العلم                               | "الإنسان<br>الكامل"<br>لعبد الكريم<br>الجيلي (۸۳۲هـ)              | التاسع          |
| النفس، الفرج، الصبر، الدعاء                                 | "الأرج في<br>الفرج" لجلال<br>الدين السيوطي<br>(٩١١هـ)             | العاشر          |
| النفس، عبادة الله، السعادة، ذكر الله تعالى، ولي الله تعالىٰ | "مدارج<br>السلوك إلى مالك<br>الملوك" لأبي بكر<br>البناني (١٢٤٨هـ) | الثالث<br>عشر   |

وما تلك إلا نماذج، وإلا فإن ما جمعه المعهد في سفره ذي الأجزاء الثلاثة كثير، وإنما أردت لفت النظر إلى حجم معالجة العلماء في التاريخ لمسائل النفس من خلال المصطلح القرآني الذي يتناوله بالبيان والدرس.

الوقفة الثالثة: الفلسفة والتصوف والعناية بالنفس:

غلبت على كثير من تلك المؤلفات صبغتان: الأولى: هي التصوف، والثانية: هي الفلسفة؛ الأمر الذي جعل الجهد الخالص في خدمة المصطلح القرآني باستقلال أقل من ذينك الصنفين .. والله أعلم.

وهو أمر يفتح باب الاجتهاد، ويدعو الباحثين في العلوم النفسية والدراسات المصطلحية لبذل مزيد جهد في العناية بالمصطلح القرآني المتصل بالنفس؛ ليخرجوا ما يسهم في بناء علم نفس قرآني مكتمل، من خلال دراسة ألفاظه ومصطلحاته القرآنية.

والواقع أن النفس مبحث من مباحث التصوف الإسلامي - لحقه ما لحقه بتطور التصوف نفسه ومدارسه المختلفة، وهذا ما فصل فيه الباحثون والعلماء الذين كتبوا عن علاقة التصوف بتأسيس علم النفس داخل منظومة العلوم الإسلامية (٠٠).

أما الجانب الفلسفي، فتلك نتيجة طبيعية؛ إذ علم النفس - أصلًا يعتبر في الفكر الغربي من أواخر العلوم انفصالا واستقلالا عن الفلسفة؛ ثم إن الباحثين في حقل الفلسفة الإسلامية مشدودون - بطبيعة الحال - للبحث الفلسفي الأوروبي؛ لهذا بات تناول النفس وقضاياها من مدخل فلسفي ابتداء هو ديدنهم؛ ولهذا يعز أن تجد لدى من ينسب للفلسفة في ابتداء هو ديدنهم؛ ولهذا يعز أن تجد لدى من ينسب للفلسفة في تاريخنا من يخرج عن حدود أفلاطون وأرسطو للنفس مثلًا، وإثبات ذلك يكفي فيه الاطلاع على تعريف "النفس" - مثلا -

<sup>(</sup>۱) انظر: الفكر التربوي الصوفي، الأخضر القويدري، تقديم نظلة الجبوري، دار نينوئ، سوريا، ١٤٣٠ه... وقدم فيه المؤلف قراءة نفسية تربوية لفكر أعلام التصوف الإسلامي: الحارث المحاسبي، أبو القاسم الجنيد، أبوطالب المكي، أبو القاسم القشيري، أبو حامد الغزالي، عبد القادر الجيلاني، أحمد الرفاعي، أبو مدين شعيب، محبي الدين ابن عربي، وهو كتاب متوسط الحجم، يقع في ٤٠٠ صفحة.

لدى فلاسفتنا، مثل: ابن رشد، و ابن باجه، و ابن سينا، و ابن الطفيل... الطفيل...

(۱) انظر: الخطاب الأخلاقي عند فلاسفة المغرب العربي، سامي شهيد الميالي، ابن النديم للنشر، الجزائر، ۲۰۱٦. وتضمن عرضا لمفهوم النفس عند فلاسفة المشرق: الكندي، والفارابي، وابن سينا، كما تضمن -بطبيعة الحال - عرضًا لمفهوم النفس عند فلاسفة المغرب: ابن باجة، وابن الطفيل، وابن رشد، وابن خلدون، وهو كتاب يقع في ۲۸۰ صفحة.

إن معرفة السعادة الإنسانية والشقاء الإنساني يستدعي معرفة النفس ما هي وما جوهرها؟

ابن رشد

جهود المعاصرين في العناية

بالألفاظ النفسية في القرآن الكريم

#### ١ - الغراب الذي أيقظنا<sup>(1)</sup>:

من المسلم به أن علم النفس المعاصر ولد في أحضان أسرة أوروبية وأمريكية، وهي أسرة وقعت مع النهضة "وثيقة الطلاق البائن" بين العلم والكنيسة، وحينها سهل على هذا الوليد أن يدرس الإنسان على أنه آلة أو حيوان لا غير، ففي الوقت الذي درسه "داروين" باعتباره حيوانًا في الظاهر، أكمل "فرويد" المسيرة فأثبت الحيوانية لعالمه الداخلي –أيضًا-، وأثبت كل ذلك "واطسون"، فليس هناك علم نفس إنساني وعلم نفس حيواني، بل هو حيواني فحسب.

كان ذلك التناول عبر المدارس النفسية الغربية في علم النفس بمثابة الغراب الذي أيقظنا.. حتى عمد علماؤنا للرد على "فرويد"

<sup>(</sup>١) حسب تعبير الأستاذ "محمد بريش" - وفقه الله.

- تارةً، وتارة أخرى بالتحذير من جُحْر الضب كما صنع "مالك بدري"، وهو ينهى الباحثين النفسانيين المسلمين عن الولوج إلى جحر الضب في رسالة له تحمل نفس الاسم؛ "علماء النفس المسلمون في جحر الضب!". وتبعتهم الصرخة التي أعلنها الأستاذ "إسماعيل الفاروقي"، المتمثلة في المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ثم تتابعت الجهود.

والحقّ أن جهود الباحثين والعلماء في هذا السياق كثير مثل جهود كل من: فؤاد ابوحطب، وأسامة الراضي، ومحمد رشاد خليل، ومحمد عثمان نجاتي وغيرهم، ولكنني هنا أكتفي بأمثلة لتلك الجهود

\*

# ٢ مالك بدري محذرًا النفسانيين المسلمين من جحر الضب!

تحولت محاضرة البروفيسور "مالك بدري" ١٣٩٨هــ إلى دراسـة منشـورة باللغات المختلفة، تحت عنوان "علماء النفس المسلمين في جحر الضب"، وتارة تنشر تحت عنوان "أزمة علماء النفس المسلمين"...

لكنها سرعان ما تحولت، بمشاركة جيل من طلابه وزملائه، مثل: البروفيسور الزبير بشير طه وغيره؛ إلى رابطة عالمية تحمل عنوان "الرابطة العالمية لعلماء النفس المسلمين".

نشطت تلك الرابطة، ونشرت عددًا لا بأس به من الأبحاث والدراسات في مجال العناية بالعلوم النفسية من منظور إسلامي عبر مؤتمراتها، مثل: مؤتمر الشارقة ٢٠٠٨، ومؤتمر كوالالمبور ٢٠١٠، ومؤتمر إندونسيا ٢٠١٢.

والحق أن "مالك بدري" أثر على جيل من الأخصائيين النفسانيين في عدد من الدول في العالم الإسلامي، منها: السودان، والسعودية، والكويت، والمغرب، وماليزيا، وإندونيسيا، وتركيا ... وغيرها من الدول.

₹•



## ٣- صرخة "الفاروقي" وجهود المعهد العالمي ٠٠٠:

ليس من قبيل إفشاء السر أن نقول إن الدكتور "إسماعيل الفاروقي" -رحمه الله- من أبرز مَن رفع عقيرته في أذن الباحثين المسلمين للعمل على "صياغة العلوم الاجتماعية والإنسانية المسلمين للعمل على "صياغة إسلامية"، تلك الدعوة التي تحولت (بما فيها علم النفس) صياغة إسلامية"، تلك الدعوة التي تحولت -بجهود الرجال العاملين معه- إلى مؤسسة، هي "المعهد العالمي للفكر الإسلامي" في ١٩٨١م، وكان هدف المعهد المعلن هو: تجنيد جمهور العلماء والمثقفين المسلمين؛ لإعادة صياغة الفكر الإسلامي المعاصر ومناهجه في مجال العلوم والدراسات الإنسانية والاجتماعية.

<sup>(</sup>۱) يرئ بعض الباحثين أن المعهد العالمي للفكر الإسلامي كان ثمرة لجهود جمعية علماء الاجتماع المسلمين من قبل اتحاد الطلبة المسلمين في أمريكا وكندا وقد تأسست الجمعية ١٩٧٢ بادرت بمؤتمرات وملتقيات أدت لتأسيس الفاروقي للمعهد في ١٩٨١ في واشنطن.

ونورد هنا نماذج لإسهامات المعهد من خلال مطبوعاته ومؤتمراته، وهي أبحاث معاصرة تعتمد كثيرًا على ألفاظ القرآن الكريم ومصطلحاته، ومن تلك الدراسات:

| المصطلحات القرآنية<br>في الدراسة                                                          | الدراسة                                                                         | تاريخ<br>النشر  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| النفس، الجسد،<br>الروح، الخير، الشر،<br>الإنسان، الطين، التزكية،<br>السنن                 | الآفاق التي<br>يفتحها القرآن<br>الكريم للبحث<br>النفسي، لتوفيق<br>محمد عز الدين |                 |
| الفطرة، كظم الغيظ، الرؤيا، الاستقامة، الهدئ، العبودية لله تعالى، التفكر، التسخير، البصيرة | المفاهيم<br>النفسية<br>الأساسية في<br>القرآن الكريم<br>وخطورة<br>الإصلاح،       | ۱۶۱۳هـ<br>۱۹۹۳م |

| المصطلحات القرآنية<br>في الدراسة                          | الدراسة                                                      | تاريخ<br>النشر  |
|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|-----------------|
|                                                           | للدكتور حسن<br>الشرقاوي                                      |                 |
| الطفولة، البلوغ،<br>الشباب، التكليف،<br>الكهولة، الشيخوخة | مراحل<br>النمو الإنساني<br>ومطالبها،<br>لشادية أحمد<br>التل  | ۱٤۱۱هـ<br>۱۹۹۰م |
| القلب، النفس،<br>الطفل، الفطرة.                           | أبو حامد<br>الغزالي<br>وإسهاماته<br>النفسية، لفايز<br>الحاج. | ۱٤۱۳هـ<br>۱۹۹۳م |

| <br>• 3- |
|----------|
| 3        |

| المصطلحات القرآنية<br>في الدراسة                     | الدراسة                                                         | تاريخ<br>النشر  |
|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|-----------------|
| دین متبع، أمن، نفس                                   | الآراء<br>النفسية عند<br>الماوردي،<br>لمحمد الطيب               | ۱۶۱۳هـ<br>۱۹۹۳م |
| الفطرة، الأطوار،<br>السواء، النفس، تربية،<br>الإرادة | الشخصية<br>الإنسانية في<br>التراث<br>الإسلامي، لنزار<br>العاني. | ۱۹۹۸م           |
| النفس، الروح،<br>الفطرة، الإيمان                     | علم النفس<br>الحديث من<br>منظور إسلامي،<br>لمالك بدري           | ۱٤۱۲هـ          |

| المصطلحات القرآنية<br>في الدراسة                | الدراسة                                                               | تاريخ<br>النشر |
|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------|
| النفس، العقل، الطفولة، البلوغ، السيخوخة، العجوز | نظرية<br>الأهلية بين<br>علم النفس<br>والفقه<br>الإسلامي،<br>لهدئ هلال | ۲۳3۱هـ         |

وغيرها كثير جدًا مما نشره المعهد العالمي للفكر الإسلامي عبر جهده الطويل ومؤتمراته ومراكزه المتنوعة في واشنطن، والأردن، والمغرب، ومصر.

ولعلي أضرب أمثلة أخرى لدراسات من خارج نطاق المعهد، وهي كثيرة - أيضا -؛ لأن اهتمام أقسام علم النفس في الجامعات في العالم الإسلامي، في كل من مصر والسعودية والسودان والأردن وفلسطين والجزائر وماليزيا، تجاوزت المئات من المؤلفات:

| المصطلحات<br>القرآنية في الدراسة                                                                             | الدراسة                                                      | تاريخ<br>النشر  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|-----------------|
| النفس، الروح،<br>القلب، العقل، القدر،<br>الإنسان، الدين، الفؤاد                                              | علم النفس<br>الإسلامي العام<br>والتربوي، لمحمد<br>رشاد خليل. | بدون            |
| الإيمان، الفطرة،<br>البرهان، الجسد، العقل،<br>الروح، المستقر،<br>المستودع، المصيبة،<br>البلاء، النعاس، الموت | من<br>علم النفس<br>القرآني، لعدنان<br>الشريف                 | ۷۰۶۱هـ          |
| النفس، الأخلاق،<br>الدين،                                                                                    | دراسات في<br>علم النفس من                                    | ۳۲3 <i>۱ه</i> ـ |

| المصطلحات<br>القرآنية في الدراسة                              | الدراسة                                                                 | تاريخ<br>النشر |
|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|----------------|
|                                                               | منظور إسلامي،                                                           |                |
|                                                               | لصالح الصنيع.<br>التأصيل                                                |                |
| النفس، التفكر،<br>التزكية، سنن، أنفس،<br>الناس، القلوب        | التاصيل<br>الإسلامي<br>للدراسات<br>النفسية، لمحمد<br>عز الدين توفيق     | ۳۲3 ۱ هـ       |
| العبودية، الإيمان،<br>الوحي، الكون، النفس،<br>الإنسان، التقوئ | تمهيد في التأصيل: رؤية في التأصيل الإسلامي لعلم النفس، لعبد الله الصبيح | ٠٢٤١هـ         |

| المصطلحات<br>القرآنية في الدراسة                      | الدراسة                                                                      | تاريخ<br>النشر |
|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| النفس، الحب، الغضب، الحزن، الندم، العلم الحسرة، العلم | القرآن الكريم<br>وعلم النفس،<br>لمحمد عثمان<br>نجاتي                         | 1997           |
| إنسان، بغي، تاب،<br>جميل، حسن، خبث،<br>رحمة، زنا، سرف | معجم<br>الألفاظ النفسية<br>والاجتماعية في<br>القرآن الكريم،<br>لعلي الفلواتي | 7.17           |
| النفس، التزكية، السكينة، الوسوسة، خداع، الشهوة        | تزكية النفس،<br>لأنس كرزون                                                   | ۲۰۰۸           |

| المصطلحات<br>القرآنية في الدراسة | الدراسة         | تاريخ<br>النشر |
|----------------------------------|-----------------|----------------|
|                                  | تزكية النفس     |                |
| النفس، التزكية،                  | في الإسلام وفي  |                |
| أخلاق، الذكر،                    | الفلسفات        | 7 • 1 7        |
| الأخوة                           | الأخرى لعلي أبو |                |
|                                  | حميدي.          |                |

والدراسات في هذا الاتجاه كثيرة جدًا - ولله الحمد.

### ٤- جمال التركي ورحلة التعريب:

اجتهد الدكتور/ جمال التركي، من محلته "صفاقس"، في مشروع نفساني عربي بإمكانات محدودة، ومع ذلك لا نزال ننعم بثماره التي نفاخر بها على الشبكة العنكبوتية.

وجهد شبكة العلوم النفسية العربية كثير ومتنوع، بين جوائز في العلوم النفسية، وتكريم للراسخين فيها، وسلاسل متنوعة من الإصدارات المهمة، وتمثل جهدها في هذا الصدد في لجنتها الدولية في علم النفس العربي الإسلامي، والتي قادها بجمال الدكتور/ جمال التركي، وشاركه عدد من الراسخين في العلوم النفسية في العالم العربي والإسلامي .. ونشرت لهم دراسات متعددة، منها:

- ۱ النفس بين علماء النفس المسلمين وعلماء النفس الغربيين، للدكتور/ صالح الصنيع، ٢٠١٣.
- ۲- الاضطرابات النفسية بين السيكلوجيا الحديثة والمنظور الإسلامي، للأستاذة/ أسماء بوعود، ٢٠١٤.

- حالة التوبة: ماهيتها وأبعادها، موجباتها ودينامياتها
   "نموذج مقترح"، للدكتور/ محمد أبو حلاوة، ٢٠١٥.
- ٤- الإنسان والكمال في فكر مسكويه، للأستاذ الدكتور مصطفى عشوى، ٢٠١٥.
- ٥ الإنسان في فكر ابن قيم الجوزية، للأستاذ الدكتور
   مصطفىٰ عشوي، ٢٠١٥.
- ٦- تصنيف المراحل العمرية بين ابن فارس والراغب
   والمدارس النفسية المعاصرة، لعبد الله الطارقي، ٢٠١٤.
- ٧- وغيرها من الدرا سات ضمن إصدارات هذه اللجنة
   الدولية المهمة.

\*(\*

# ٥ وقفات مع بعض الممارسات في إيجاد العلاقة بين المصطلحين:

البحث في إيجاد العلاقة بين الوحي والعلم الحديث ضرورة ولهذا قال الدكتور رشدي راشد: لابد أن يرتكز التوطين للعلوم على معرفة صحيحة بين العلم العربي الإسلامي القديم والعلم الحديث، وضرورة اعادة الاعتبار لدوره الرائد في صيرورة هذا الأخير()

ويمكننا القول بأن البحث عن إيجاد العلاقة بين المصطلح النفسي والمصطلح القرآني اهتم به عدد من الباحثين في ثنايا جهودهم ومحاولاتهم، غير أنها كثيرًا ما تتعرض لاضطراب يمكننا رصده في الأسطر الآتية:

<sup>(</sup>۱) مقال: الوطن العربي وتوطين العلم، لرشدي راشد، مجلة المستقبل العربي السنة ۳۱، العدد٤٥٤، اغسطس٢٠٠٨، ص٦

-g(**◆** 

### الوقفة الأولى: الاضطراب في إيجاد العلاقة:

كثير من المشتغلين بالعلوم النفسية ليس لهم صلة قوية بعلوم القرآن الكريم وعلوم الحديث الشريف، ومنهجية الاستدلال فيهما؛ لذا لوحظ -في كثير من المشاريع والدراسات- درجة من الخلط في تنزيل المفاهيم والمصطلحات القرآنية.

وقد لاحظ ذلك غير واحد، منهم: مالك بدري في دراسته الشهيرة "علم النفس الحديث من منظور إسلامي"، والدكتور محمد رشاد خليل في كتابه "علم النفس الإسلامي العام و التربوي"، والدكتور آزاد علي إسماعيل في كتابه "الدين والصحة النفسية"... ولعلنا نتابع شيئًا من تلك الملحوظات من خلال الآتي:

جاء في كتاب "تهذيب الأخلاق" (نفس عاقلة، وغضبية، ينزل تقسيم "أفلاطون" للنفس إلىٰ (نفس عاقلة، وغضبية،

انظر: http://www.aljabriabed.net

<sup>(</sup>١) اختلف كثيرًا في نسبة الكتاب إلى مؤلف بعينه مع تعدد طبعات الكتاب، وقد ناقش نسبته الدكتور/ محمد عابد الجابري.

وشهوانية) على اعتبار المقابل لها في القرآن الكريم، و هو (نفس مطمئنة، ولوامة، وأمارة بالسوء).

وقريبًا منه اتجاه وليد عبد الله زريق في كتابه "خواطر الإنسان بمنظاري علم النفس والقرآن" ١٩٩٦؛ حيث يرئ أن النفس في القرآن واحدة، ولها عدة قوئ، ثم يقسم النفس إلى: عاقلة ناطقة، وغضبية، وشهوانية.

ووقع في هذا الشرك كثير، منهم: عزت عبد العظيم الطويل، في كتابه "النفس والقرآن الكريم" ٢٠٠٥، حيث يقول: "إن المقصود "باللاشعور" عند "فرويد" هو النفس الأمارة بالسوء، والمقصود "بمنطقة الشعور" هو النفس المطمئنة، "والأنا العليا" هي النفس اللوامة".

\*

وممن وقع في الخطأ ذاته الأديب الشهير عباس محمود العقاد في كتابه "الإنسان في القرآن الكريم"، في دعواه بعدم التعارض بين القرآن والتحليل النفسى ".

وفي شرك دعوى التطابق بين مفاهيم منتزعة من القرآن الكريم ومصطلحات التحليل النفسي وقع - أيضًا - كل من: عبد الرؤوف عبد الغفور في كتابه "علم النفس الإسلامي" ١٩٨٧م، وكذلك الدكتور نبيه عبد الرحمن عثمان في كتابه "الإنسان: الروح والعقل والنفس"، ١٩٨٧م.

وكذلك الدكتور محروس سيد مرسي في كتابه "التربية والطبيعة الإنسانية في الفكر الإسلامي وبعض الفلسفات الغربية" - 19۸۸ م.

و من ذلك خلط كثير ممن كتب في علم نفس النمو وعلم النفس التربوي أن قوله -تعالىٰ-: ﴿ وَأَمَّا ٱلْغُلَامُ فَكَانَ أَبُواهُ

<sup>(</sup>۱) علم النفس الحديث من منظور إسلامي، مالك بدري، ضمن أعمال مؤتمر "المنهجية الإسلامية والعلوم السلوكية والتربوية"-١٤١٢هـ (ص ٣٦٧).

مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَا أَن يُرْهِقَهُمَا طُغْيَنَا وَكُفْرًا ﴿ الْكَهِفَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

وهو وهم وخلط غير صحيح؛ فالفعل في الآية (يرهق) ماضيه (أرهق) بمعنى: أجهد وأوجد المشقة، غير أن المراهقة تعني مقاربة البلوغ، وهي من الفعل (راهق)، الذي يعني المقاربة، وشتان بين (أرهق) و (راهق)؛ فهما فعلان متغايران!

الوقفة الثانية: الاضطراب في تحديد منهجية لتحرير المصطلح النفسي:

لا يزال البحث في العلوم النفسية يعاني إشكالات مصطلحية متعددة، وأول تلك الإشكالات في لقب العلم نفسه، الذي هو مصطلحه الرئيس.

وحين يقع الاضطراب، وتحل الأزمة في المفاهيم الأولية البانية للعلم؛ فنحن أمام اضطراب في الرؤية التأسيسية للعلم، أو

-g|•

إن شئت فقل إننا أمام اضطراب في "فلسفة العلم". وذلك كله هو ما حصل في علم النفس اليوم! فعلم النفس اليوم يعرف بأنه العلم الذي يدرس السلوك الظاهر للإنسان!! " فالعالم الداخلي للإنسان مستبعد تمامًا.

ولهذا؛ "فإن معظم علماء النفس غير راضين عما أنجزه علم النفس حول فهم الإنسان .. (بل) يقولون إن الإنسان الحقيقي لم تتم دراسته حتى الآن" ...

<sup>(</sup>۱) كان يعرف علم النفس حين النشأة الأولى بعلم دراسة ما وراء الطبيعة، وموضوعه دراسة النفس أو الروح، لكن ما إن وصلنا إلى منتصف القرن التاسع عشر الميلادي حتى استقر موضوع هذا العلم على دراسة (السلوك الظاهر)، ولم يعد أحد من الباحثين الغربيين يقصد بهذا دراسة النفس أو الروح. انظر: مشكلات ترجمة المصطلحات في علم النفس، لعبد الناصر السباعي، ضمن أعمال ندوة قضايا المصطلح في الآداب والعلوم الإنسانية - السباعي، ضمن أعمال ندوة قضايا المصطلح في الآداب والعلوم الإنسانية - ١٠٠٠م (٢/٣٤).

<sup>(</sup>٢) دور الفلسفة المعاصرة في العلاجات النفسية، لمحمد عباس يوسف، دار غريب للطباعة والنشر، القاهرة، ٢٠٠٦ (ص٥).

-{•

حتى إن "كارل يونج" لوح بالفكرة في كتابه "الإنسان يبحث عن نفسه"، وبحثها تحت عنوان "علم نفس بلا نفس"(١٠٠).

وفي ضوء هذا يمكننا فهم مقولة الفيلسوف/ "أندريه مالرو": (إن الحضارة الغربية هي الحضارة الوحيدة في تاريخ الإنسان التي تجيب عن سؤال ما الإنسان؟ بـ (لا أدرى)!! ".

ويصرح النفسانيون -اليوم- بالتعارض الصارخ الذي يخرج به الباحثون في العلوم النفسية في كل مرة يدرسون فيها مصطلحًا واحدًا بعينه من المصطلحات النفسية!

ومن هنا بدأت الدعوة إلى لزوم تحرير "المفهوم الكامن وراء المصطلح، ومحاولة تعريفه تعريفًا دقيقًا".. فتم ابتكار مجموعة من

<sup>(</sup>۱) الإنسان يبحث عن نفسه، كارل يونج، ترجمة سامي علام، ١٩٩٣م، دار الغربال، دمشق (ص ١٦).

<sup>(</sup>٢) مفهوم الإنسان في القرآن: قراءة في كتاب "مبدأ الإنسان"، للطيب بوعزة، مجلة دعوة الحق، العدد ٣٤٢، ١٤١٩هـ، ص (١١٨).

**₹** 

الحلول، من أبرزها: (التعريف الإجرائي للمصطلحات النفسية)، وهو التعريف عن طريق اختزال جميع القضايا وردها إلى مفردات بسيطة!

لكن المفاجأة أن مبتكر الحل تراجع عنه سنة ١٩٥٤، في الوقت الذي لا يزال كثير من النفسانيين في بيئاتنا يستخدمون الطريقة ذاتها في دراساتهم النفسية، وصنيعهم هذا هو ما جعل (مصطفىٰ سويف) يسخر منهم؛ لأن مخترع الإجرائية تبرأ منها، وسمىٰ صنيعهم ذلك (اتباع علىٰ حساب الإبداع).

وفي الحقيقة لم تهدأ المحاولات للخروج بالمصطلحات النفسية من المأزق.. الأمر الذي جعل سويف – نفسه – يقترح منهجية الوضعية المنطقية كحل، وأنها البداية المقنعة في الحل لمشكلة تعريف المفاهيم في علم النفس (٠٠).

لكن الإشكالية الأم أن كل المحاولات التفصيلية ستتم محاكمتها على الإشكال الأصلي، الذي هو (ما هو علم النفس أصلًا؟)؛ لأننا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

-g•

سننتهي في كل مرة إلى أن الذي يدرسه علم النفس بهذا المصطلح أو ذاك -أصلا- ليس هو النفس، بل هو مظاهر النشاط النفسي ليس إلا!!

يقول محمد عباس: "إننا في عملنا لا ندرس النفس كما يوحي الاسم لأول وهلة، ولكننا ندرس مظاهر النشاط النفسي، أو ما يسمى بالوظائف النفسية("".

والسؤال هنا.. لماذا تعثر تحرير مفهوم مصطلح النفس، أو علم النفس؟

يظهر للباحث أن السبب الرئيس في حصول الإشكالية هو: أن البحث في علم النفس وقف عاجزًا أمام حقيقة هذا المخلوق العجيب "نفس"، فلما أعيتهم الحيلة عن كشف كنه النفس والقبض على أحوالها وضبطها، مع حضور فكرة تقول "إنه لا يمكن الإيمان بما لا يمكن قياسه وما لم يتشيأ أمام الأعين"؛ فكان لا بد من الهروب من الغيبي المجهول إلى المشاهد المحسوس؛ فتحول البحث من النفس إلى السلوك!

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

**₹** 

وهذا "أرسطو" نفسه يقول في مقدمة كتابه "النفس": «الحصول على معرفة وثيقة عن النفس أمر شديد الصعوبة»…

يقول "كارل جانسبرز": في مؤلفه "علم النفس المرضي"، معلنًا عجزه: «تظهر الحقائق النفسية كأنها جديدة، وبشكل يستعصي على الفهم؛ إنها تأتي واحدة تلو الأخرى، وليست واحدة متولدة من الأخرى.. فمراحل النمو النفسي للحياة السوية، شأنها في ذلك شأن غير السوية، تعطي هذا التتابع الذي يستعصي على الفهم. ومن ثم، فإن قطاعًا طويلا في الحياة النفسية لا يمكن فهمه حتى على وجه التقريب. إن الحقائق النفسية لا يمكن دراستها من الخارج، كما أن الحقائق الطبيعية لا يمكن دراستها من الخارج، كما أن الحقائق الطبيعية لا يمكن دراستها من الداخل»(").

وهذا ما حمل باحثًا وطبيبًا عريقًا، مثل: الطبيب الفرنسي "ألكسس كاريل"، أن يعترف بهذه الحقيقة، حيث يقول: وفي

<sup>(</sup>۱) كتاب النفس لأرسطو طاليس، ترجمة أحمد الأهواني، المركز القومي للترجمة ٢٠١٥، (ص ٤)

<sup>(</sup>٢) انظر: الإسلام بين الشرق والغرب، لعلي عزت بيغوفيتش، بفاريا - ألمانيا (٢). (ض ٦٩).

الحقيقة لقد بذل الجنس البشري مجهودًا جبارًا لكي يعرف "نفسه" ... لكن بالرغم من ذلك فإننا استطعنا أن نفهم جوانب معينة فقط من أنفسنا، إننا لا نفهم الإنسان ككل ... وواقع الأمر أن جهلنا مطبق .. فأغلب الأسئلة عن الجنس البشري تظل بلا جواب ...

يكررها "كاريل" ليزيد الأمر وضوحا أكثر فيقول: إننا لم نفهم الإنسان في حقيقته الكلية حتى الآن، ومعرفتنا -في حقيقتها- لا تتعدى التعرف على مختلف الأجزاء التي يتركب منها جسمه... والحق أن جهلنا بأنفسنا عميق جدًا.. إن الذين يدرسون "الذات

<sup>(</sup>۱) الإنسان ذلك المجهول، ألكسس كاريل، مكتبة المعارف-بيروت، تعريب: أسعد فريد (ص ۱۷). تحسن الإشارة هنا إلىٰ أن هذا الرجل مع أنه حائز على جائزة نوبل، إلا أنه يحمل تحيزا ضد غير الأوروبي الأبيض، حتىٰ في العلم والفهم؛ إذ يرىٰ أن العلم من خصوصيات الأوروبي الأبيض دون سائر البشر. انظر: فلسفة المشترك الإنساني بين المسلمين والغرب، لأحمد الفرك، إفريقيا الشرق، ص (۱۳۱).

-g•

الإنسانية يوجهون إلى أنفسهم أسئلة كثيرة جدًا لا إجابة عليها. إن مناطق واسعة من عالمنا الداخلي مجهولة!! ···.

وهذا الروسي الشهير "إيفان بافلوف" يعلن عجزه هو الآخر عن فهم "النفس"؛ حيث يقول: على مدى آلاف السنين والبشر مشغولون بالبحث في الأحداث النفسية وظواهر الحياة الروحية، والروح الإنسانية، ليس فقط من جانب علماء النفس أو المختصين المعنيين بهذه القضية، ولكن -أيضا- من جانب جميع الفنون والآداب.. وامتلأت آلاف الصفحات بأوصاف للعالم الداخلي للإنسان، ولكن حتى الآن لم يتكلل هذا المجهود بالنجاح".

وفي تالي الأمر نجد باحثًا، مثل: كارل بوبر، يرئ في كتابه الشهير "النفس ودماغها" أن يحل الإشكال بالهروب من البحث المصطلحي لمفهوم النفس، فيقول: مناقشة النفس ... عرضة لأن

(۱) المصدر السابق، ص (۵۸).

<sup>(</sup>٢) الإسلام بين الشرق والغرب، لعلى عزت بيغو فيتش (ص ٧١).

**₹** 



تقود إلى سؤال ما هي النفس؟ ولكن مثلما أشرت مرارًا، فإن أسئلة ما هو؟ لا طائل منها على الإطلاق! ١٠٠٠.

بعد كل هذا العجز حول تحرير مفهوم لمصطلح "النفس"، كيف يمكن فهم باقي المصطلحات والمفاهيم؟ وكيف يمكننا فهم فلسفة العلم نفسه؟ وكيف يمكننا البناء على ما نؤمن ببقاء الإشكال المصطلحي المنهجي فيه؟

وهذا يقودنا لقضيتنا: كيف يمكن الحديث عن العلاقة بين أي مبحث نفسي ولفظ قرآني والحالة هذه، وكيف نقرأ كثيرًا من جهدنا البحثي حول لفظ نفسي قرآني ونحن لم نحرر اللفظ النفسي القرآني بعد؟!

وإن كان هذا مثالا على إشكال مصطلحي في أصل العلم ولقبه الرئيس؛ فإن هذا الاضطراب يفتح بابًا للتحيزات المختلفة

<sup>(</sup>۱) النفس ودماغها، كارل بوبر، ترجمة: عادل مصطفىٰ، رؤية للنشر – القاهرة، ۱۹۲۸، (ص ۱۹۲).



للذهاب بالعلم إلى حيث يراد، وتوظيفه في أغراض وفي سياقات أخرى.

الوقفة الثالثة: التحيز بالمصطلح النفسي بسبب اضطراب مفهومه:

في ظل غياب تحرير صارم للمصطلح النفسي تم توظيف مصطلحات نفسية في مرات كثيرة نحو اتجاهات لها أغراض مصطلح "الانحراف" ما معناه؟ يرصد لنا الدكتور عبد الوهاب المسيري صورة التحيز الذي حصل بسبب غياب تحرير لمفهوم الانحراف، ولأنه لم يتم تحرير مفهوم للانحراف تم الذهاب به إلى اتجاهات مشبوهة؛ فأصبح كل شيء مقبولا تقريبًا، و بهذا أسقط علم النفس من معجمه النظر لبعض الانحرافات على أنها انحراف؛ فتقبلها بقبول حسن.

واعتبر النشاط الإنساني، أيًا كان، نشاطًا محايدًا، وأصبح من المستحيل الحديث عن إنسان سوي وآخر شاذ، ولا عن فعل سوي وفعل شاذ، وخذ مثالا على ذلك:



«كلمة "طفل غير شرعي" كلمة غير مقبولة؛ لأنها تعتبر قبولا لمعايير مفارقة للظاهرة الحسية المادية وللصيرورة؛ فتم تغيير هذا المصطلح وتبديله بمصطلح "أبناء الأمهات غير المتزوجات"، لكن هذا المصطلح – أيضًا – يحمل تفريقًا بين الذكور والإناث؛ فأعيدت تسميتهم، وأصبحوا "أبناء آباء غير متزوجين».

ولم يقف الأمر عند هذا الحد، بل زاد تطورًا ليزداد قبول الحالة؛ وأصبح يشار إليهم في بعض اللغات الأوروبية بأنهم "أبناء الطبيعة"، أو بالفرنسية "فيس ناتوريل fils naturel". وفي نهاية المطاف أصبح يشار إليهم بأنهم (أبناء الحب) .. ومؤخرًا تمت ترجمته للعربية عند النفسانيين العرب باسم "يتعاطى الحب"؛ وبهذا تم نقل الخلط الغربي إلينا بكل أمانة وموضوعية -كما يقول المسيري-".

<sup>(</sup>١) اللغة والمجاز، لعبد الوهاب المسيري (ص ١٥٤).



وكذلك حين لم يتم تحرير مصطلح "الشذوذ الجنسي" تم التلاعب به لأجل إرضاء طائفة خاصة.

يقول مالك بدري حول ذلك: "عندما كنا طلابًا في الخمسينيات من القرن الماضي كنا ندرس في علم نفس الشواذ ممارسة اللواط تحت مصطلح السلوك الجنسي المنحرف Sodomy or ثم تغير المصطلح للمثلية في abnormal sexual behavior.

وبعد أن نجح تغيير الاصطلاح في تحييد اللواط من الناحيتين الدينية والأخلاقية؛ تبدل الاصطلاح إلى gay، أي "فرح"، بعدها ظهر اصطلاح "homophobia" أي اضطراب الخوف المرضي من ممارسي اللواط. وبهذا انقلب الأمر، وأصبح من يرفض اللواط ويكرهه هو الذي يحتاج للعلاج النفسي، وليس الممارس لهذا الفعل المنحرف".

<sup>(</sup>١) من مقدمة مالك بدري لكتاب "تصنيف المراحل العمرية" لعبد الله الطارقي، نشر مركز قراءات - ١٤٣٧هـ، (ص٤).

1.5

وهذه التحيزات تدعو الغيورين على مستقبل البشرية كلها إلى ضرورة العناية بتحرير تلك الألفاظ وغيرها؛ حتى لا نترك فرصة لأي اتجاه يروم استثمار هذا الفراغ العلمي في الزج بالبشرية في أغراض لخدمة توجهات لجماعات متطرفة في أي نوع من التطرف الفكري أو العلمي أو المنهجي أو الأخلاقي.

وليس يمكننا أن نقف على مبادئ العلوم مالم نقف على النفس ونعلم ما هي؟

ابن باجه الأندلسي

أنموذج لمصطلح نفسي قرآني

غير مستعمل في العلوم النفسية

#### أولاً: مقدمة

حين ندرس الألفاظ المتصلة بالنفس في سياقاتها المختلفة في القرآن الكريم، سنقف على مفردات كثيرة لم يستعملها النفسانيون، ومنها لفظ تقدم النفس وتأخرها، وتقديمها وتأخيرها، وتلك الألفاظ القرآنية غير المستعملة عند النفسانيين تفتح آفاقًا لمباحث وأبنية نفسية غير مسبوقة، تعطي تفردًا بمادة نفسية جديرة بالعناية خليقة بالاهتمام، وسنرئ شيئًا من ذلك في هذا الأنموذج الذي نقف معه في الأسطر الآتة.

## ثانيًا: تقدم النفس وتأخرها:

من الألفاظ المتصلة بالنفس الإنسانية في سياقها القرآني لفظا (التقدم والتأخر) ولفظا (التقديم والتأخير)، قال تعالى: ﴿ عَلِمَتَ نَفُسُ



مًا قَدَّمَتُ وَأَخَرَتُ اللهِ [الانفطار]، ﴿ وَمَا نُقَدِّمُوا لِأَنفُسِكُم مِّنَ خَيْرٍ عَلَا فَكَرُوهُ عِندَ اللهِ ﴾ [البقرة: ١١٠]، ﴿ وَمَا نُقَدِّمُوا لِأَنفُسِكُم مِّنْ خَيْرٍ عَجِدُوهُ عِندَ اللهِ هُوَخَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجُرًا ﴾ [المرمل: ٢٠]، ﴿ لِمَن شَآةَ مِنكُوناً نَينَقَدَم أَوْ يَناتَخُر اللهِ هُو خَيْرًا وَأَعْظَم أَجُرًا ﴾ [المرشر]. غير أن هذين اللفظين (التقدم والتأخر، أو التقديم والتأخير) لا نجد لهما وجودًا ولا أثرًا صريحًا في العلوم النفسية والمعاصرة بنفس الحمولة المفاهيمية وأثرها السلوكي على الإنسان ونفسه المكلفة.

## ثالثًا: أصل القضية:

لقد وضع الله -تعالىٰ - في وحيه أصلا عاما وهو قوله: ﴿إِنَ مَرَبَّكُمُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلَى السّمَوَتِ وَاللّاَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيّامِ ثُمَّ السّمَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ يُغْشِى اللّهَ النّهَارَيَطْلُبُهُ, حَثِيثًا وَالشّمْسَ وَالقّمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخّرَتِ إِلَّمْرِةِ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْنُ تَبَارَكَ اللّهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴿ الْاعراف].

وتأمل كيف نظم بين تعداد مخلوقاته في الكون كله وبين أمره ووحيه، وبهذا أصبحت كل مخلوقاته، ومنها نفس الإنسان، ينتظمها



أنها (خلقه)، وكلها يقابلها أنها خاضعة ومتحركة بـ (أمره)؛ فلا يتحرك شيء في هذا الكون بغير إذنه.

إلا أن نفوس بني آدم شرفها الله من بين سائر تلك المخلوقات بمزايا عظيمة، أهمها الاختيار في القدرة على الوفاء بالأمر من عدمه .. فاجتمع لها الاصطفاء والابتلاء معًا .. ومن اصطفائه أن الله خلق آدم بيده، وأسبجد له ملائكته، وسخر له الكون كل الكون، ولكن ذلك (الخلق) كله إنما أكرم به بنو آدم؛ ليقوموا بحق (الأمر) الذي خلقوا لأجله .. فتبارك الله أحسن الخالقين.

وتبع قانون الحركة الدائبة قانون التقدم والتأخر؛ لأن المتحركات لا بدوأن تخضع لإمكان أن يتقدم شيء منها على الآخر. ومن هنا خضعت لقانون "التقدم والتأخر"، قال خضعت لقانون "التقدم والتأخر"، قال حتالي -: ﴿لِمَن شَآءَ مِنكُو أَن يَنقَدَم أَوْ يَناأَخُرَ اللهِ ﴾ [المدثر].

ثم إن الله -تعالى - أمر النفس أن تقدّم وتبادر بعمل صالح ولا تتخلف عنه بتركه، فكان مصطلح "التقديم والتأخير"، فكل المنظومة الرباعية تعود إلى أصل واحد؛ ولهذا جمعها الطاهر بن عاشور بقوله:

"والتقديم: مستعار للعمل الذي يعمل لتحصيل فائدته في زمن آت (شبه) قصد الانتفاع به في المستقبل بتقديم من يحل في المنزل قبل ورود السائرين إليه من جيش أو سفر ليهيء لهم ما يصلح أمرهم، ومنه مقدمة الجيش، وتقديم الرائد قبل القافلة. قال -تعالىٰ-: ﴿وَمَا نُقَدِّمُوا لِللَّهُ مِنْ خَيْرٍ يَجِدُوهُ عِندَ ٱللّهِ ﴾ [البقرة: ١١٠]. ويقال في ضده: أخّر، إذا ترك عمل شيء، قال تعالىٰ-: ﴿ عَلِمَتْ نَفْشُ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخَرَتُ

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٢٨/ ١١١).

4

رابعًا: تقدم النفس:

مدح الوحي للمتقدمين وذم المتأخرين يدعونا للبحث في حقيقة التقدم والتأخر:

أما التقدم والتأخر عند أهل العربية: فيقول الجوهري: "وقدم بين يديه، أي: تقدم. قال -تعالى: ﴿لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [الحجرات: ١])

وقال الكفوي: «يقال: (أقدم الرجل) إذا صار إلى قدام»···.

وجاء في (المصباح المنير): تقول العرب: وضع (قَدَمه) في الحرب إذا أقبل عليها و أخذ فيها، و له في العلم (قَدم) أي: سبق. و أصل (القَدَم) ما قدمته قُدّامَك .. إلىٰ أن يقول: و(تَقدّمتُ) القوم:

<sup>(</sup>۱) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية للجوهري-دار العلم للملايين (۱) (۲۰۰۷).

<sup>(</sup>۲) كتاب الكليات (ص ١٥٩).

-{•

سبقتُهم، و منه (مُقَدِّمَةُ) الجيش للذين (يَتَقَدَّمُونَ) بالتثقيل اسم فاعل، و(مُقَدِّمَةُ) الكتاب مثله (،).

و قال المطرزي في المغرب: (قَدَّمَ وَتَقَدَّمَ) بمعنى، ومنه: مُقَدِّمَةُ الْجَيْشِ (وَمُقَدِّمَةُ الْكِتَابِ) ... إلىٰ أن يقول: مثله قال الله -جلَّ وعزَّ-: ﴿ يَقُدُمُ قَوْمَهُ بَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ [هود: ٩٨]. ومنه: قَادِمَةُ الرَّ حُلِ خِلاف آخِرَتِهِ، (وَقَدِمَ الْبَلَدَ): أتاه، من باب لَبِسَ ، ومنه: رجل يَقْدَمُ بِتِجَارَةٍ ".

ويضع الأصل العام الذي يرجع إليه التقدم فارس العربية ابن فارس فيقول: (قَدَمَ) القاف والدال والميم أصل صحيح يدل على سَبْقِ ٣٠٠.

ولهذا يقول فارس مفردات القرآن الكريم الراغب الأصفهاني: «سبق: أصل السبق التقدم»(۵)، وهو بهذا يجعل السبق والتقدم بمعنى.

<sup>(</sup>١) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير (٢/ ٤٩٣).

<sup>(</sup>۲) المغرب في ترتيب المعرب (۲/ ۱۶۱).

<sup>(</sup>٣) معجم مقاييس اللغة لابن فارس (٥/ ٦٥).

<sup>(</sup>٤) المفردات للراغب (ص ٢٢٢).

و يكرر الأصفهاني الإشارة إلىٰ التقدم بمعنىٰ السبق النصارة إلىٰ التقدم بمعنىٰ السبق النصاح فيقول: ﴿قَدَمَ صِدُقِ عِندَ رَبِّهِمُ ﴾ [يونس: ٢] أي: سابقة فضيلة ... وقوله: ﴿لَا نُقَدِمُواْ بَيْنَ يَدَى اللّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى معناه: لا تتقدموه، وتحقيقه لا تسبقوه بالقول والحكم، بل افعلوا ما يرسمه لكم ''، فأصبح معنىٰ التقدم السبق.

### خامسًا: تأخر النفس:

أما تأخر النفس فقد جاء في المعجم الوسيط: (أخّر) تأخر، والشيء: جعله بعد موضعه، والميعاد: أجله، (تأخّر) عنه: جاء بعده وتقهقر عنه ولم يصل إليه. (استأخر) تأخر، (الآخِر) مقابل الأول. ويقال: جاءوا عن آخرهم... (الآخِرة) مقابل الأولى، ودار الحياة بعد الموت، ومن العين: ما جاور الصدغ. (الأَخِرُ) الأخير والمتأخر عن الخير، والمؤخر المطروح، (الأُخُر) ضد القُدُم، يقال: رجع أُخُرا، كما يقال ذهب قُدُما، وشق ثوبه من أُخُر: من خلف".

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (ص ٣٩٧).

<sup>(</sup>Y) المعجم الوسيط (1/ P).

ويقول ابن فارس: (أَخَرَ) الهمزة والخاء والراء أصل واحد إليه ترجع فروعه، وهو خلاف التَّقَدُّم، وهذا قياس أخذناه عن الخليل فإنه قال: الْآخِرُ نَقِيضُ الْمُتَقَدِّم. وَالْأُخُرُ نَقِيضُ الْقُدُم، تقول: مضي قُدُما وَتَأَخَّر أَخُرًا ".

والأصل الذي أثبته ابن فارس في التأخر أنه يقابل المتقدم؛ هو ما أثبته فارس مفردات القرآن، الراغب الأصفهاني، حيث يقول: الآخر: يقابل به الأول<sup>7</sup>.

## وهذا يبين أن مجرد عدم التقدم هو في الحقيقة تأخر!!

فتردد منزلة النفس الإنسانية بين التقدم والتأخر، هو على و جه التلازم والتقابل؛ فإن من لم يتقدم فهو في تأخر ولا بد.

ولئن كانت صورة ذلك يمكن إدراكها في الأعيان؛ فهي في المعاني أولى .. ومن هذا التلازم العكسي حتى في المعاني تفسير العلماء للتقدم

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة لابن فارس (١/ ٧٠).

<sup>(</sup>٢) المفردات للراغب (ص ١٣).

والتأخر في قوله -تعالى -: ﴿ لِمَن شَآهَ مِنكُو أَن بَنَقَدَمَ أَوْ يَنَأَخُرُ ﴿ آَلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

ويقول القرطبي: «وكان ابن عباس -رضي الله عنهما- يقول: هذا تهديد وإعلام أن من تقدم إلى الطاعة والإيمان بمحمد -صلى الله عليه وسلم- جوزي بثواب لا ينقطع، ومن تأخر عن الطاعة وكذب محمدًا -صلى الله عليه وسلم- عوقب عقابًا لا ينقطع» (").

وقال ابن جُزي: «﴿لِمَن شَآءَ مِنكُو أَن يَنقَدَّمَ أَوْ يَنَأَخُرُ ﴿ المدثر: ٣٧] التقديم عبارة عن تقديم سلوك طريق الهدي، والتأخر ضده» ٣٠.

و قال الزمخشري: «والمراد بالتقدم والتأخر السبق إلى الخير والتخلف عنه» (4).

<sup>(</sup>١) تفسير السمعاني، دار الوطن، الرياض (٦/ ٩٨).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي، عالم الكتب (١٩/ ٨٦).

<sup>(</sup>٣) التسهيل لعلوم التنزيل، لابن جزي (ص ٢٥٠٨).

<sup>(</sup>٤) الكشاف للزمخشري (٤/ ٥٥٥).

ويجمع الإمام ابن القيم تلك المعاني بقوله: «فإن شعل وقته بعبودية الوقت تقدم إلى ربه، وإن شعله بهوى أرواحه وبطالة تأخر، فالعبد لا يزال في التقدم أو تأخر، ولا وقوف في الطريق البتة. قال تعالى -: ﴿لِمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن يَنْقَدَم أَوْ يَنَأَخُر ﴿ المدثر: ٣٧] » (٠٠٠).

ومثل التقدم التقديم، ومثل التأخر التأخير، وقد وردت صريحة في القرآن الكريم في مواضع كما تقدم، فقوله تعالىٰ: ﴿عَلِمَتُ نَفْسُ مَّا أَحْضَرَتُ اللهُ [التكوير] بنفس المعنىٰ.

قال الطبري: «ما قدمت: عملت، وما أخرت: تركت وضيعت» ١٠٠٠.

ومثلها قوله تعالىٰ: ﴿ يُنَبَّوُا اللهِ سَنُ يَوْمَ بِنِهِ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَرَ اللهِ [القيامة]، مما بادر بالسبق به من عمل أو ضيعه وتركه فتأخر به.

<sup>(</sup>١) الفوائد لابن قيم الجوزية (ص ١٩٣).

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري (۲۹/۲۲).

ومثلها قو له -تعالىٰ-: ﴿عَلِمَتْ نَفْسُ مَّا أَحْضَرَتْ ﴿ اللَّهِ [التكوير: ١٤] ، قال ابن عاشور: «علمت نفس ما قدمت وأخرت [الانفطار: ٥] -أي: كل نفس علمت نفس ما أحضرت، أي: كل نفس » ...

وعلمُ النُّفوس بما قدَّمت وأخرت يحصل بعد حصول ما تضمنته جمل الشرط؛ إذ لا يلزم في ربط المشروط بشرطه أن يكون حصوله مقارنًا لحصول شرطه؛ لأن الشروط اللغوية أسباب وأمارات وليست عللًا .. ويلخص تلك المعاني ابن عاشور بقو له: «المراد بالتقديم المبادرة بالعمل، والمراد بالتأخير مقابله، وهو ترك العمل» ...

وبهذا انسجمت كافة المواضع في أصل التقدم والتقديم، وأصل التأخير، من النفس الإنسانية.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٧/ ٢٩٧)، وكأن بين اللفظين عموما وخصوصًا أو إجمالا وتفصيلًا، فالإحضار أعم من التقديم. والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (٣٠/ ١٧٢).

-g/•

## سادسًا: بم تتقدم النفس الإنسانية وبم تتأخر؟

وهذا مبحث عملي سلوكي؛ إذ لا بد للتقدم من صور تطبيقية بها يتحقق، ويتضح ذلك في الآتي:

أولًا: ما جاء في القرآن الكريم:

قوله -تعالىٰ-: ﴿ لِمَن شَآهَ مِنكُوا أَن يَنقَدُّم أَوْ يَنأَخَّر ﴿ ١٠٠ ﴾ [المدثر].

قال ابن الجوزي -رحمه الله تعالىٰ -: «فيه أربعة أقوال:

أحدها: أن يتقدم في طاعة الله أو يتأخر عن معصيته، قاله ابن جريج.

والثاني: أن يتقدم إلى النار أو يتأخر عن الجنة، قاله السدي.

والثالث: أن يتقدم في الخير أو يتأخر إلى الشر، قاله يحيى ابن سلام.

-g•

والرابع: أن يتقدم في الإيمان أو يتأخر عنه، والمعنى أن الإنذار قد حصل لكل أحد ممن أقر أو كفر» (٠٠٠).

### وخلاصة ذلك:

أن النفس تتقدم إلى الله -تعالى - حين تطيعه، وتتأخر عنه حين تعصيه؛ ولذا رغبها في التقدم وتوعدها في التأخر!

قوله ما ستقدم بمعنى تقدم الله الموت أي الموت أي المؤلفة علم المؤلفة علم المؤلفة علم المؤلفة المؤلفة علم المؤلفة المؤل

(۱) زاد المسير، لابن الجوزي (۸/ ٤١٠).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير للطاهر بن عاشور (١٤/ ٤٠).

وها هو الماورديُّ -رحمه الله تعالىٰ - يلخص أقوال المفسرين فيها، وهي:

أحدها: أن "المستقدمين" الذين خلقوا، و "المستأخرين" الذين لم يخلقوا، قاله عكرمة.

الثاني: "المستقدمين" الذين ماتوا، و "المستأخرين" الذين هم أحياء لم يموتوا، قاله الضحاك.

الثالث: "المستقدمين" أول الخلق، و "المستأخرين" آخر الخلق، قاله الشعبي.

الرابع: "المستقدمين" أول الخلق ممن تقدم على أمة محمد، و "المستأخرين" أمة محمد -صلى الله عليه وسلم-، قاله مجاهد.

الخامس: "المستقدمين" في الخير، و"المستأخرين" في الشر، قاله قتادة. **₹** 

السادس: "المستقدمين" في صفوف الحرب، و"المستأخرين" فيها، قاله سعيد بن المسيب.

السابع: "المستقدمين" من قتل في الجهاد، و"المستأخرين" من لم يقتل، قاله القرظي.

الثامن: "المستقدمين" في صفوف الصلاة، و"المستأخرين" فيها (١٠).

وخلاصة ذلك: أن الله -تعالى - أعلم بمن تقدم وبمن تأخر على أي حال، سواء من مات أو تأخر أجله، أو بادر بالخير أو من تخلف عنه.. وكل صورة للتقدم والتأخر هو أعلم بها - سبحانه -

قوله -تعالىٰ-: ﴿ يُنَبُّوُ أَالِإِنسَنُ يَوْمَ نِذِ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَرَ ﴿ آلَ القيامة: ١٣] قوله: قال الطبري: حدثنا بشر، قال: ثنا يزيد، قال: ثنا سعيد، عن قتادة، قوله:

<sup>(</sup>۱) تفسير النكت والعيون للماوردي (٣/ ١٥٦).

-{·



﴿ يُنَبُّو اللهِ اللهِ عَمْ اللهِ عَلَيْهُ مَن طاعة الله ﴿ وَأَخَّرَ ﴾ مما ضيع من حق الله ﴿ وَأَخَّرَ ﴾ مما ضيع من حق الله -تعالى - ... وعن قتادة: بما قدم من طاعته، وأخر من حقوق الله ١٠٠.

قال ابن الجوزي: ﴿ يُنَبُّوُ الْإِنسَنُ يَوْمَ إِنْ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَرَ الله فيه ســـتة أقوال:

أحدها: بما قدم قبل موته، وما سن من شيء فعمل به بعد موته، قاله ابن مسعود وابن عباس -رضي الله عنهم-.

والثاني: ينبأ بأول عمله وآخره، قاله مجاهد.

والثالث: بما قدم من الشر وأخر من الخير، قاله عكرمة.

والرابع: بما قدم من فرض وأخر من فرض، قاله الضحاك.

والخامس: بما قدم من معصية وأخر من طاعة.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري (۲۲/۲٤).

\*(\*



**والسادس**: بما قدم من أمواله و ما خلف للورثة، قاله زيد ابن أسلم...

وخلاصته: أن ما يقدمه الإنسان أو يؤخره في كتاب عند الله - تعالى - لا يضيعه، وهو تحضيض على فعل الخير والطاعة، وإنذار من مغبة ترك الطاعة وفعل ضد الخير.

### ثانيا: ما جاء في السنة:

التقدم في التبكير إلى الصلاة: فعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه: أن رسول الله -صلى الله عليه و سلم- رأى في أصحابه تأخرًا؛ فقال لهم: «تقدموا فائتموا بي، وليأتم بكم من بعدكم، لا يزال قوم يتأخرون حتى يؤخرهم الله»(").

التقدم بالتبكير لصلاة الجمعة على التحديد: لما جاء عن أبي هريرة قال: بينما عمر بن الخطاب يخطب الناس يوم الجمعة إذ دخل

زاد المسير (۸/ ٤٢٠).

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم (۱/ ۳۲۵).

عثمان بن عفان فعرض به عمر فقال: ما بال رجال يتأخرون بعد النداء؟ فقال عثمان: يا أمير المؤمنين، ما زدت حين سمعت النداء أن توضأت ثم أقبلت. فقال عمر: والوضوء أيضًا؟، ألم تسمعوا رسول الله -صلى الله عليه وسلم- يقول: إذا جاء أحدكم إلى الجمعة فليغتسل"."

التقدم إلى الصفوف الأول: وهو من لوازم التبكير للصلاة بالجملة، فعن عائشة -رضي الله عنها- قالت: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: «لا يزال قوم يتأخرون عن الصف الأول حتى يؤخرهم الله في النار»".

التقدم بالتعجيل في الخروج للحج: فعن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من أراد منكم الحج فليتعجل».

(۱) صحیح مسلم (۲/ ۵۸۰).

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود (١/ ٢٣٨). وقال الألبانيّ: «صحيح».

-g|•

وعن الأعمش قال: كان حبيب وأصحابه يتأخرون حتى يدخل من ذي القعدة ما شاء الله، فكره ذلك إبراهيم...

سابعًا: ما أوجه الإعجاز في هذا التلازم بين التقدم والتأخر؟

الوجه الأول: بقاء النفس الإنسانية في تحفيز دائم لتلبية مقاصد التكليف الشرعي، وهو من الإعجاز التشريعي.

فالإنسان إذا علم بأن منزلته في إيمانه، تؤثر في منزلته في آخرته؛ فإذا لم يتقدم فيها فإنه يتأخر لا محالة؛ فيحمله ذلك على دوام الطاعة والتنامي فيها، وترك المعاصي والتجافي عنها طيلة حياته قدر المستطاع.

الوجه الثاني: الانسجام مع حركة الكون في التقدم والتأخر، فليس شيء في الكون إلا وهو يتحرك بناموس وقانون صارم لا يعرف التخلف؛ لأنه سنة الله -تعالى - في الكون والأنفس.

<sup>(</sup>۱) مصنف ابن أبي شيبة (٣/ ٦٣٤).

وكل تلك السنن تسير في سياق واحد لا يعرف التخلف أو التقهقر؛ لأن الله -تعالىٰ- يرينا آياته في الأنفس كما يرينا آياته في الأكوان والأفلاك.. ولهذا قال الحافظ ابن كثير -رحمه الله تعالىٰ- في تفسير قوله -تعالیٰ-: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِى اَنْفُسِمِمْ حَتَىٰ يَبَنَيْنَ لَهُمْ أَنّهُ ٱلْحُقُ ﴾ [فصلت: ٥٣]: ﴿ويحتمل أن يكون المراد من يَبَيّنَ لَهُمْ أَنّهُ ٱلْحُقُ ﴾ [فصلت: ٥٣]: ﴿ويحتمل أن يكون المراد من ذلك ما الإنسان مركب منه وفيه وعليه من المواد والأخلاط والهيئات العجيبة، كما هو مبسوط في علم التشريح الدال علىٰ حكمة الصانع - تبارك وتعالىٰ. وكذلك ما هو مجبول عليه من الأخلاق المتباينة، من تبارك وتعالىٰ. وكذلك ما هو مجبول عليه من الأخلاق المتباينة، من لا يقدر بحوله، وقوته، وحيله، وحذره أن يجوزها، ولا يتعداها» (٠٠٠).

وبهذا يكون الوحي مبينًا لسنن الله -تعالى - في الأكوان، و سننه في الأنفس .. والتي منها هذه السنة الثابتة: أن الجميع في حركة لا تعرف التوقف؛ إما تقدم أو تأخر، حتى في معاني الإيمان ومراتب الدين!

(۱) تفسير ابن كثير (٧/ ١٨٧).

الوجه الثالث: التلازم بين التقدم والتأخر فيه تطابق مع زيادة الإيمان ونقصه بالجملة .. فإن التقدم بالطاعة أو التأخر بالمعصية مؤثر في إيمان المسلم؛ لأن الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية .. وأي تقدم أو تأخر أوضح من هذا؟

الوجه الرابع: تطابقه مع ميزان التقييم الشرعي في الترقي بين مراتب الدين من الإسلام إلى الإحسان.

فإن المتقدم إلى الله -تعالى - ممدوح .. والمتأخر عن أمره مذموم، وبين تلك المنزلتين درجات .. وهي التي يتحرك فيها الإنسان بين تقدمه وتأخره، وأنت تلاحظ كيف ربط الله تعالى تحصيل العبد لمرتبة الولاية -بحيث يكون الله وليه - بالعمل والسبق والتقدم بالإكثار من النوافل والقربات، كما جاء في الحديث القدسي في (صحيح البخاري): «وما يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحمه».

<sup>(</sup>١) الجامع الصحيح للإمام البخاري (٨/ ٦٤).

الوجه الخامس: اتساق التقدم النفسي بالعلو الذي يناسب مراد الله -تعالىٰ - حتىٰ حصول الولاية التي هي المنتهىٰ للنفس في علاقتها بالله - عز وجل -.. و دنو التأخر و دركاته الكثيرة في صور البعد عن الله - عز وجل -تعالىٰ - والتخلف عن ركب الهداة المهتدين. عياذًا بالله - عز وجل

## ثامنًا: كيف نحضر هذه المنظومة في علمنا النفسي والتربوي؟

يمكن اقتراح مسائل في ذلك للعاملين في الإرشاد والعلاج من خلال الآتي:

### أ- تحفيز النفس بثمرة المبادرة:

حين نحفز المسترشدين بالمبادرة بالعمل ببيان ثمرته، ودرجة تحفيز الله -تعالىٰ - للإسراع بفعل العمل الصالح والجيد والنافع للبشرية؛ يكون في ذلك تأثير بالغ علىٰ بناء روح المبادرة والإصرار علىٰ الفعل، وعدم ترك النفس إلىٰ الركون والسكون؛ لأنها إن

\*



لم تؤخذ بالإسراع في الفعل فإنها ستتقاعس، وهذا من الحكم الخفية في امتداح التقدم والإسراع في فعل الخير.

ب- استعمال بدائل السبق بالعمل يؤثر في علاج كثير من
 الاضطرابات:

فلو نجحنا في حمل المسترشدين على المبادرة والإسراع في فعل جميل، على هيئة يداوم فيها على ذلك الفعل الحسن، حتى تستقيم له نفسه في الاستجابة للفعل الحسن والإسراع والسبق به؛ فإن ذلك يمكن أن يعالج كثيرًا من الاضطرابات السلوكية، والتي منشؤها ترهل قوى النفس واستسلامها لبعض الأفكار التي تؤدي به للاكتئاب والقلق المستمر والسلبية السلوكية والنفسية.

تقبيح التأخر والتأخير يحصن النفس من التراجع:

حين نشوه صورة التراجع، وصورة التأخر في نفوس المستر شدين؛ فإنهم يحرصون على عدم ترك السبق والتقدم؛ لأن



مغبة التأخر والسلبية وخيمة في العاجل والآجل، في الدنيا والآخرة، في القريب والبعيد.

# ث- مقياس التقدم والتأخر:

حين نفعل هذا المفهوم النفسي القرآني يمكننا حينها، من خلال ما سبق، وضع مقياس علمي يقيس درجة تقدم النفس وتأخرها؛ الأمر الذي يسهل عملية وضع خطة علاجية لرفع درجة التقدم وعلاج سلبية التأخر، حين يثبت المقياس مستوئ من التراجع في ذلك. والله أعلم

الجسد تابع مسخر للنفس، وهو الآلة التي تفعل بها النفس أفعالها، والنفس هي مناط الأمر كله؛ فهي التي تفهم وتعقل.

أحمد كرار الشنقيطي

تأثير المصطلح النفسي القرآني

في الممارسة النفسية

### أولًا: مقدمة:

المعرفة النفسية شأنها شأن كل معرفة من حيث كونها تدور حول مفاهيم ومصطلحات هي "خزان ممتلكاتها" من المعاني الكلية والمفاهيم المرجعية.

غير أن الجديد هنا أن المصطلحات النفسية في القرآن الكريم هي أسمىٰ من كونها ألفاظًا اصطلح عليها الناس؛ إذ غدت من كلام الله –تعالیٰ–، وهذا يحملنا علیٰ الانتباه للتطور الدلالي الذي طال تلك المصطلحات من بعد أن كانت من كلام الناس حتیٰ غدت من كلام الله –تعالیٰ–، تحمل دلالة أسمیٰ من تلك التي كانت تحملها.

والمفاجأة هنا حين نقف بالفعل علىٰ حقيقة أن الوحي سميٰ المصاب بالمرض مريضًا ﴿ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَبُّ ﴾ [النور: ٦١]، والوحى سمى العلاقة بين الذكر والأنثى، المرتبطين بعقد شرعى، (زواجًا) فقال: ﴿ وَلَكُمْ نِصُفُ مَا تَكُوكَ أَزْوَجُكُمْ ﴾ [النساء: ١٢]، وقال لنبيه -صلى الله عليه وسلم-: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِّنَّهَا وَطُرًا زَوَّجْنَاكُهَا ﴾ [الأحزاب: ٣٧]. والوحي سمى العلاقة بينهما (نكاحًا) فقال: ﴿فَأَنكِمُواْمَاطَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَآءِ مَثْنَى وَثُلَثَ وَرُبُعَ ﴾ [النساء: ٣]. والوحى سمىٰ مرض القلب مرضًا ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ ﴾ [البقرة: ١٠]، وسمى عللا حسيةً بأسمائها فقال: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَجِ حَرَجٌ ﴾ [النور: ٦١]، وسمىٰ كل ما يقع بين الناس في علاقاتهم من حيث البيع والشراء، والنكاح والطلاق، والشجار والتراضي، والعداوة والمحبة، والسلم والحرب، والقضاء والتقاضي؛ وشرع على ضوء تلك الأسماء أحكاما ترتبط بدلالات تلك الأسماء. الأمر الذي يجعل التعامل مع تلك الوقائع في أي سياق نفسي أو تربى أو اجتماعي

**₹** 

بحاجة لنوع استحضار لتلك الدلالات القرآنية أثناء الممارسة النفسية أو التربوية أو الاجتماعية!

أما المصطلحات الوافدة على اللسان العربي، فلا بد من الانتباه - كذلك- للانزياح الدلالي الذي يحصل بترجمة تلك المصطلحات وتسكينها داخل معرفتنا النفسية؛ إذ حينها يحصل -ما يقول عنه الدكتور عبد الله إبراهيم-: «الانزياح للمفهوم الغربي على الاصطلاحات المستخدمة في علومنا"؛ وحصول ذلك يري أنه من مظاهر "الخضوع لحاجات التلقى والاتصال بالثقافات الأخرى؛ إذ يدخل (الآخر) مؤثرًا في إضفاء دلالات أخرى للمصطلح، أو مخلخلا الدلالة القارة له ... وتهيمن الثقافة الغربية، التي هي مظهر من مظاهر "المركزية الغربية"، علىٰ آلية عمل المصطلحات في الثقافة العربية الحديثة، وتزيح كثيرًا من دلالاتها، عما كانت تشكلت على وفقه في الأصل "٠٠٠.

<sup>(</sup>۱) المطابقة والاختلاف، عبد الله إبراهيم، ٢٠٠٤، بحث في نقد المركزيات الثقافية، المؤسسة العربية للدراسات، بيروت - لبنان (ص ٥٥٩).

-K

ولك أن تسال: متى بدأ هذا المد المصطلحي الغربي الذي بات ينزاح على مفاهيم إدراكنا لذواتنا وعلاجنا لأنفسنا؟ فأقول:

يرئ بعضهم أن مشكلة المصطلحات بدأت في أواخر القرن التاسع عشر؛ حين استطاعت المراكز البحثية الغربية أن تلقي كثيرًا من نتاجها إلى العالم الثالث، فتلقاها بالترجمة والنقل.

ويرئ بعض الباحثين أن ذلك صحبه إشكاليات في نقل المصطلحات وإيجاد المقابل العربي لها، وكانت تلك السلسلة بدأت بعدد ثمانية (٨) مصطلحات، ثم تطور الأمر إلىٰ أن وصل إلىٰ مائة (١٠٠) مصطلح، كما نقل الدكتور النملة عن حسين المرصفي عن كتابه «الوسيلة الأدبية»…

لكن الأمر بات يستعصي على الحصر بعد ذلك في حق العلوم الإنسانية والاجتماعية؛ لعظم كثرة الوارد علينا في مصطلحات الاضطرابات النفسية وغيرها.

<sup>(</sup>۱) إشكالية المصطلح في الفكر العربي، علي إبراهيم النملة، ١٤٣١هـ، بيسان، بيروت - لبنان (ص ٤٩).

**₹** 

### ثانيًا: النسق الثقافي وأثره في الممارسة النفسية:

النسق الثقافي الذي يعيش فيه الفرد (لغته، وطنه، مجتمعه) لا يمكن استبعاده في تشخيص الحالة النفسية، ولا يمكن استبعاده بالتالي في خطة الإرشاد أو العلاج النفسي.

ولهذا؛ فإن طالب الخدمة النفسية سيعبر عن شكواه النفسية بلغته، ولسانه العربي، من خلال تجربته وثقافته، وذلك الموقف الثقافي واللغوي والاجتماعي لا يمكن استبعاده عند التشخيص أو العلاج؛ وهذا ما حمل بعض العلماء للدعوة إلى جمع المفردات المتعلقة بالناحية الصحية باللغة العربية (۱۰).

ولهذا -أيضًا - كرر الباحثون في العلوم النفسية التنبيه علىٰ تأثر فهم وعلاج الاضطرابات النفسية بالمصطلحات والأسماء، يقول الدكتور أحمد النابلسي: «يُجمع العاملون في تطبيق العلوم

<sup>(</sup>١) البوشيخي، الشاهد، ٢٠٠٨، نظرات في تعريب العلوم الصحية وأهميته في المصطلح الصحى في التراث، مبدع، فاس - المغرب، ص (٢١).

-g•

الإنسانية على ضرورة تعديل مناهج هذه العلوم بما يتوافق مع الوقائع الإنسانية الثقافية »٠٠٠.

والأنساق الثقافية لكل أمة ومجتمع حاضرة في كل مكان. وفي سياق مشابه يقول الدكتور علي كمال: «إن الأمراض والا ضطرابات النفسية والعقلية، وفي مقدمتها الفصام، تتعلق بأداة الفكر وتوازنه واختلاله، ومن طبيعة الفكر أن تكون اللغة هي الأداة الرئيسة والصادقة للتعبير عنه، سواء في حالة التوازن أو الاختلال. وهذا الواقع يحتم ضرورة الرجوع إلىٰ لغة الفرد وتعابيره؛ لفهم حالته العقلية وتقرير صحته من خلله ... وباعتراف العلماء الغربيين فإن أول تصنيف للأمراض العقلية هو تصنيف العلماء العرب الأوائل»...

ويقول أيضًا: «من المؤكد أن الاضطراب النفسي، على أنواعه، يتصاحب مع الاضطراب اللغوي .. فكيف يستطيع

<sup>(</sup>۱) علىٰ طريق المدرسة العربية للعلوم النفسية، محمد أحمد النابلسي، ۲۰۱۰، مجلة شبكة العلوم النفسية العربية، العدد (۲۸-۲۷) / صيف وخريف (ص ۲۳۲).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (ص ٢٣٢).

**₹** 



الاختصاصي التعمق في دراسة هذه الحالات إذا هو لم يدرس اضطرابات اللغة العربية لدى المرضى العقليين المتكلمين بالعربية"(۱).

# ثالثًا: خطر ابتلاع مصطلحات منزوعة القيم:

حين نتلقىٰ العلوم النفسية مترجمة عن الآخر، بغير تصحيح لمصطلحاتها وفق قيمنا الحضارية المتعينة؛ نقع في إشكالية ابتلاع مصطلحات منزوعة القيمة.

وفي هذا السياق دعا غير واحد من العلماء -حتى في العلوم التطبيقية - إلى أنه يجب أن تتم عملية النقل عن الآخر بنوع من التأمل والحذر؛ لأن العلوم الغربية نجحت في تحييد القيمة عن العلم (فالعلم -حسب تصور هؤلاء - منفصل عن القيمة (بالإنجليزية: فاليوفري value-free)...

<sup>(</sup>١) المرجع السابق (ص ٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) اللغة والمجاز، عبد الوهاب المسيري، ١٤٢٣هـ، دار الشروق، القاهرة، مصر (ص(٧).

-{•

ونزع القيمة في العلوم الطبيعية التطبيقية -مع خطور ته - لن يكون بخطورة نزعها من العلوم الإنسانية. وهذا مادعا "جيمس هنت" -ؤسس جمعية لندن الأنثروبولوجية - للقول: بأن الطريقة الوحيدة لجعل علم الأنثروبولوجية أكثر حيادية هو تحريره من القيم الأخلاقية الإنسانية (١٠).

و بالفعل نجحوا في نزع القيمة عن العلوم؛ حتى تستجيب لاتجاهات الحداثة وتنسجم معها.

ولعل أسهل مثال على استخدام مصطلحات منزوعة القيمة استخدامنا لمصطلح (جنس) في مقابل (Sex)، إذ عدم التنبه للترجمة المسطحة ذات البعد المادي الواحد، التي ينزع عنها اللون والطعم، بحيث لا ترتبط بأي قيمة إنسانية؛ ربما يجعلنا نصل مستقبلا لما وصل إليه الفكر الغربي في اعتداد (الشذوذ الجنسي) أمرًا عاديًا، وهو مما نبه عليه الدكتور/ عبد الوهاب المسيري: حيث ينقل عن بعض الأطباء عليه الدكتور/ عبد الوهاب المسيري: حيث ينقل عن بعض الأطباء

<sup>(</sup>۱) الفلسفة المادية وتفكيك الإنسان، عبد الوهاب المسيري،١٤٢٣هـ، دار الفكر المعاصر، بيروت – لبنان، ص (١٨٥).

-ફું♦

الغربيين تقريره بأن الشذوذ حالة طبيعية؛ لأن له أصولا بيولوجية، والشاذ جنسيًا ليس مسئولا عن شذوذه، فهذا يقابل بالترحاب؛ لأنه حول الشذوذ إلى حالة نهائية طبيعية.

وقد أعيد تصنيف الشذوذ الجنسي في المحافل العلمية الغربية باعتباره شيئًا طبيعيًا عاديًا(٠٠).

بل تطوّر الأمر مؤخرًا حتى غدا المضطرب هو من يرفض الشذوذ الجنسي!! وتمتع الشواذ بالحماية القانونية الدولية ٠٠٠.

(١) الفلسفة المادية وتفكيك الإنسان، عبد الوهاب المسيري، (ص ١٨٩).

(٢) وحسن أن نذكر أنه في سنة ٢٠١١ اعتمد مجلس حقوق الإنسان، التابع للأمم المتحدة، استحداث منصب خبير مستقل لحقوق المثليين = المثليات ومزدوجي الجنس ومتحولي الجنس، ويكون من مهامه تأمين الحماية من العنف والتمييز بسبب التوجه الجنسي أو الهوية الجنسية.

وعلى نحو مشرف عبرت منظمة التعاون الإسلامي، على لسان المملكة العربية السعودية وباكستان وغيرها من الدول الإسلامية، عن قلقها، ورفضها لهذا القرار؛ انطلاقا من أحكام الشريعة الإسلامية والفطرة الإنسانية السوية. وكان لمنظمة الإيسيسكو حضورها الفاعل من منظور تربوي ثقافي حضاري، بالتعاضد مع كافة المنظمات التابعة لمنظمة التعاون الإسلامي. وتشرفت بتمثيل المنظمة في المؤتمر

-g•

لا بدأن نكون صرحاء أمام هويتنا الحضارية الثقافية، وأن نحترمها ونعتد بها؛ لنثبت للبشرية صلاحيتها وتماسكها الفطري والإنساني.

ولهذا؛ يحق لنا أن نهتف في آذان المختصين في العلوم الاجتماعية بعمومها، والنفسية خاصة، بمقولة الدكتور محمد بالفقيه: «إن التجربة الغربية تؤكد، لمن كان له قلب أو ألقىٰ السمع وهو بصير، أنه يتعذر تأسيس علوم اجتماعية، تخدم الإنسان حقًا، دون إحياء المعنىٰ القرآني..»(۱).

ومن هذه التوطئة اليسيرة نقف مع نماذج لاضرابات نفسية أو عوارض نفسية؛ لنرئ كيف الممارسة النفسية حين نحضر المفهوم القرآني في تلك الألفاظ والمصطلحات النفسية!

التاريخي المهم الذي دعت إليه منظمة التعاون الإسلامي ومجلس الأسرة في المملكة العربية السعودية في ٩ ديسمبر ٢٠١٨ بجدة.

<sup>(</sup>۱) العلوم الاجتماعية ومشكلة القيم: تأصيل الصلة، محمد بالفقيه، ۲۰۰۷، دار المعرفة، الرباط – المملكة المغربية (۳۱۹ – ۳۲۰).

## المصطلح الأول: مصطلح الأرق:

### Nonorganic Insomnia

هذا مصطلح نفسي له وجود في نصوص كثيرة تعلم الأدب والهدي الإسلامي في النوم، وفي الأرق وفي الفزع من النوم، وفيما يصنع الإنسان بعد النوم، وكيف يحدد موقفه من المنامات والأحلام، كل ذلك من الموضوعات المرتبطة بهذا المصطلح.

ومع حصول التطابق في اللفظ والتشخيص فلا ينبغي أن يعالج أي من اضطرابات النوم دون الرجوع لتلك النصوص ذات الصلة بذاتنا وتراثنا المتعين.

يقول ابن الأثير في (الأَرق): هو السهر، رجل أَرِق إذا سهر لعلة، فإن كان السهر من عادته قيل: أُرُق، بضم الهمزة والراء (١٠).

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، النهاية في غريب الأثر (١/ ٨٣).

-g•

قال السندي: «الأرق -بفتحتين- السهر بالليل، وهو أن يضطرب على الفراش ولا يأخذه النوم»(١٠).

ونقل الإمام الرازي عن بعضهم: «الأرق والسهر يوجبان الضعف والكلال، والنوم يفيد عود القوة والنشاط، واشتداد القوة».".

والعلوم النفسية المعاصرة اليوم ترئ الأرق أنه: كما يقول الدكتور شمسي باشا: عدم القدرة على الدخول في النوم .. أو عدم القدرة على أن ننام المدة التي نعتقد أنه ينبغي أن ننامها.. أو حدوث تقطع متكرر في النوم أثناء الليل ".

(۱) حاشية السندي عليٰ ابن ماجه (٦/ ٤٧٠).

<sup>(</sup>٢) تفسير الرازي (٤/٤٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: الدكتور شمسي باشا وهو صاحب كتاب النوم والأرق والأحلام بين السطب والسقرآن من منشورات دار المنارة .https://www.drchamsipasha.com

وانظر: الطب النفسي المعاصر، لأحمد عكاشة، الأنجلو المصرية، القاهرة - مصر (ص ٢٠٧).

**₹** 

وفي الحقيقة فإن الأرق ظاهرة شائعة جدًا في أوروبا وأمريكا، وقد كتبت عنها الكتب والمقالات، يقول الدكتور "إيفريث" في مقال نشرته مجلة American Journal of Medicine: «إن مشكلة الأرق هي من أكثر الشكايات شيوعًا في عيادات الأطباء في أمريكا .. فثلث الناس يشكو من إحدى مشاكل النوم؛ ولهذا تجد المنومات من أكثر الأدوية استعمالا بين الناس هناك».

وحول انتشار استعمال المنومات في أمريكا كتب "البروفيسور ديلي" في المجلة الطبية Primary Care يقول: «إن نسبة المصابين بأرق شديد في أمريكا تزداد من ٩٪ عند الشباب إلىٰ أكثر من ٣٥٪ عند المسنين».

ويكاد المرء يصاب بالذهول حينما يقرأ ما يقول "البروفيسور ديلي" في نفس المقال: "يجب عدم الإقلال من أهمية مشاكل النوم في الولايات المتحدة؛ فإن ٤٠٪ من كل البالغين في أمريكا يستعملون المنومات بانتظام ...

<sup>(</sup>۱) موسوعة البحوث والمقالات العلمية (۲)، وانظر: مقالة حسان باشا https://www.drchamsipasha.com

لكن اضطراب النوم - وفق النموذج الإسلامي - له حلوله من ثقافتنا المرجعية، فلا تعالج الحالة بتجاهل لتلك الثقافة، التي من أهم تدابيرها: إعداد المكان قبل النوم، ونفض الفراش مع ذكر الله -تعالى -، والوضوء وصلاة الوتر قبل النوم، وتلاوة أذكار النوم وتعاويذه عند النوم، لدرجة أن تحدد له النصوص آخر الكلمات التي ينبغي أن يقولها قبل النوم.

كل ذلك من الأمور المؤثرة التي لها صلة بحصول الأرق!

# أولا: الأذكار قبل النوم:

عن البراء بن عازب أن النبي - صلىٰ الله عليه وسلم - أوصىٰ رجلا فقال: « إذا أردت مضجعك فقل: اللهم أسلمت نفسي إليك، وفوضت أمري إليك، ووجهت وجهي إليك، وألجأت ظهري إليك، رغبة ورهبة إليك، لا ملجأ ولا منجىٰ منك إلا إليك، آمنت بكتابك الذي أنزلت، وبنبيك الذي أرسلت. فإن مت مت علىٰ الفطرة (۱۰).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۷/ ٤٧٠).

-{•

# ثانيا: اتخاذ الحفظ الإلهي بالأذكار لأجل الأرق:

وذلك بقول الأذكار الواردة عن رسول الله -صلى الله عليه وسلم- لأجل الأرق، ودليل ذلك ما جاء عن محمد بن محمد بن يحيى بن حبان: أن خالد بن الوليد رضي الله عنه كان يؤرق، أو أصابه أرق، فشكا إلى النبي صلى الله عليه و سلم، فأمره أن يتعوذ عند منامه بكلمات الله التامة (٠٠).

# ثالثا: اتخاذ السبب المادى لأجل الأرق:

قالت عائشة: أرق النبي -صلى الله عليه وسلم- ذات ليلة فقال: «ليت رجلا صالحا من أصحابي يحرسني الليلة». إذ سمعنا صوت السلاح، قال: «من هذا»؟ قيل: سعديا رسول الله، جئت أحرسك. فنام النبي صلى الله عليه وسلم حتى سمعنا غطيطه (").

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن السني (رقم ۷۳۱)، وأصله عند أبي داود (۲/ ۲۳۹) والحاكم (۱/ ۵۶۸)، وأحمد (۲/ ۱۸۱)، وإسناده حسن. انظر: السلسلة الصحيحة: (۲/ ۲۲۳).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٨/ ٤٥٢).

وقد يكون اتخاذ السبب المادي بتناول عقار طبي فيما لو كان سبب الأرق علة مرضية عضوية، أو أيًا كان نوعها، وبالتالي نكون قد أخذنا بالهدي النبوي.

وبهذا نعلم أنه لا يحسن أن نعرض عن هذا الهدي صفحا ونحن نتعامل مع اضطرابات النوم، وقد تعامل معها الوحي بما يحقق ارتباط المريض بخالقه -سبحانه وتعالىٰ- .. فهو وحده القادر علىٰ إطابة الحياة وتحسينها، وكم عين حرمها الله -تعالىٰ- لذة النوم، وكم من عين أخرى تبيت في غطيط وسعادة.

#### المصطلح الثاني: الوسواس القهري:

#### **Obsessive Compulsive Disorder**

-{**◆** 

الوسواس القهري أحد أقدم الاضطرابات النفسية التي يشكو منها الإنسان منذ القدم.. وكان يظن أنه أقل العلل النفسية شيوعًا، ونسبة المرضى به حوالي ٥ ٪ من جملة مرضى العصاب ٠٠٠.

وفي دراسة إحصائية حديثة تمت في خمس سنوات في الولايات المتحدة الأمريكية كانت النتيجة أن هناك (٣٠٠) شخص يعانون من هذا المرض لكل عشرة آلاف شخص، ومنذ ذلك الوقت توالت الإحصاءات في كثير من أنحاء العالم وأثبتت أنه رابع مرض نفسي من حيث الانتشار ".

يقول الدكتور أحمد عكاشة: "إن هذا العصاب من أكثر الاضطرابات النفسية ألما ومعاناة؛ فقد وُ جد أن نسبته بين المترددين على عيادة الطب النفسي بمستشفى جامعة عين شمس

<sup>(</sup>١) الصحة النفسية والعلاج النفسي (ص ٤٢٣).

<sup>(</sup>٢) صحيفة عكاظ السعو دية، العدد ١١٦٧٥ (ص ١٦).

**₹** 

- فقط - حوالي ٢, ٢ ٪، وهو حوالي ٤ ٪ من مجموع الاضطرابات العصابية. وتدل الأبحاث الحديثة على أن شيوعه بين مجموع الشعب يتجاوز توقعاتنا السابقة بحوالي ٥, ٢ ٪» (٠٠).

وأثبت الباحث علي الدبيان في كتابه "الوسوسة وأحكامها في الفقه الإسلامي" سبق علماء الشريعة علماء النفس المعاصرين في إطلاق لفظ "الوسواس القهري" على هذه العلة المرضية بكل ألوانها؛ حيث وجد أن الإمام محمد الرملي هو أول من سمى هذا العرض بهذا الاسم في كتابه "نهاية المحتاج"".

# ١ - الوسواس في القرآن الكريم:

كلمة "الوسواس" وحدها لفظ عربي عتيق، وقد جاء في القرآن الكريم، كما في قوله - تعالىٰ-: ﴿ مِن شَرِّ ٱلْوَسُواسِ

<sup>(</sup>۱) الطب النفسي المعاصر، أحمد عكاشة، الأنجلو المصرية، القاهرة – مصر (ص ١٦٥).

<sup>(</sup>٢) نهاية المحتاج (١/ ٤٥٧). انظر: الدبيان علي بن راشد، الوسوسة وأحكامها في الفقه الإسلامي، دار الأندلس الخضراء، جدة – السعودية (ص ٤٤٤).



ٱلْخَنَّاسِ ﴿ النَّاسِ: ٤]. وقوله: ﴿ اللَّذِى يُوَسَّوِسُ فِ صُدُورِ الْخَنَّاسِ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا النَّاسِ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا النَّاسِ فَ إِلَيْ اللَّهُ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا النَّاسِ فَي وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا النَّاسِ فِي وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا اللَّهُ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

## ٢- الوسواس في السنة المطهرة:

جاء الوسواس في السنة النبوية في مواضع متعددة منها: في (صحيح مسلم): عن عروة بن الزبير في الوسوسة في الذات الإلهية: أن أبا هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يأتي الشيطان أحدكم فيقول: من خلق كذا وكذا؟ حتى يقول له من خلق ربك؟ فإذا بلغ ذلك فليستعذ بالله ولينته».

وعن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: ما من مولود إلا على قلبه الوسواس، فإن ذكر الله خنس، و إن غفل وسوس، و هو قوله - تعالى -: ﴿ شُرِّ ٱلْوَسُواسِ ٱلْخُنَّ اسِ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم في (مستدركه ۲/ ٥٩٠)، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط شرط الشيخين و لم يخرجاه»، قال الذهبي في التلخيص: «علىٰ شرط البخاري ومسلم».

\*

#### ٣- أنواع الوساوس:

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: «إن ما كرهته نفسك لنفسك فهو لنفسك فمن الشيطان؛ فاستعذ بالله منه، وما أحبته نفسك لنفسك فهو من نفسك فانهها عنه» (٠٠).

وهذا غالب تقسيم الفقهاء، وإن كانوا يختلفون في تفسيراتها، ولهم في ذلك تعريفات وتقسيمات أخرى دقيقة بين الوسواس والشك والرهم والتردد والفعل والترك، وغير ذلك.

ويحلو لبعض المعاصرين تقسيم الوساوس إلى ثلاثة أنواع:

الأول: وساوس تدعو الإنسان لمحرم شرعًا، وهي غير مرضية.

الثاني: وساوس عابرة غير مرضية في شأن الصلاة والطهارة.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي لشيخ الإسلام بن تيمية (١٧/ ٥٢٩).

<sup>(</sup>٢) الدكتور طارق الحبيب في كتابه "مفاهيم خاطئة عن الطب النفسي".

-g(•



الثالث: وساوس قهرية مرضية، وهي أفكار وحركات وخواطر.

وفي الحقيقة مع جودة هذا التقسيم إلا أن ذكر الله تعالى نافع فيها جميعًا، حتى تلك المرضية العضوية، ولو احتاجت في أسوأ مراحلها للتدخل الجراحي، شأنها في ذلك شأن كل علة، قال تعالى -: ﴿ وَنُنزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَشِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ الظّالِمِينَ إِلّا خَسَارًا ﴿ الإسراء]. قال ابن القيم -رحمه الله-: «القرآن شفاء لما في الصدور، يذهب لما يلقيه الشيطان فيها من الوساوس والشهوات والإرادات الفاسدة» (١٠٠٠).

وعقد ابن القيم فصلا في "مدارج السالكين" يثبت فيه كون القرآن فيه شفاء القلوب والأبدان، حيث قال: «فصل في اشتمال الفاتحة على الشفاءين: شفاء القلوب وشفاء الأبدان» (").

(١) إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان (١/ ٩٢).

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين (١/ ٥٢).

وتعبير ابن القيم (شفاء القلوب) دقيق جدًا؛ لأن القلب هو الذي جاء في الوحي أنه يمرض ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ ﴾ [البقرة: ١٠]، ولم يثبت أن النفس تمرض لا بنص ولا بنقل، مع كثرة حديث الوحى عنها.

وتأثر النفس إنما هو بمرض وعائها الرئيس، ألا وهو القلب، لا أنها هي التي تمرض، لهذا لم أجد هذا التركيب (المرض النفسي، مرض النفس) في القرون الثلاثة الأولى أبدًا.

وعودًا للوسواس فإنه على أي تقسيم للطب النفسي المعاصر للوسواس القهري فإن هذه الوساوس أيًا كان مصدرها، الشيطان أو الوراثة أو الضغوط النفسية أو اضطرابات كهربائية أو كيميائية في مادة (السيروتينين) أو غير ذلك، إلا أن هذا العرض ترتبط به نصوص في الوحي المبين وأحكام شرعية خاصة لا يمكن تجاوزها في تفهم المشكلة وعلاجها.

#### ٤ - تعلق الوسواس بالذات الإلهية:

جاء في صحيح مسلم عن عروة بن الزبير في الوسوسة في الذات الإلهية: أن أبا هريرة قال: قال رسول الله -صلىٰ الله عليه و سلم-: «يأتي الشيطان أحدكم فيقول: من خلق كذا وكذا؟ حتى يقول له من خلق ربك؟ فإذا بلغ ذلك فليستعذ بالله ولينته». قال النووي رحمه الله تعالىٰ: (فليستعذ بالله ولينته) معناه إذا عرض له الوسواس فيلجأ إلىٰ الله -تعالىٰ- في دفع شره، وليعرض عن الفكر في ذلك، وليعلم أن هذا الخاطر من وسوسة الشيطان، وهو إنما يسعي بالفساد والإغراء، فليعرض عن الإصغاء إلى وسوسته، وليبادر إلى قطعها بالاشتغال بغيرها .. والله أعلم ١٠٠٠.

وفي الحديث -أيضًا- عن عائشة رضى الله عنها: أن الصادق المصدوق صلى الله عليه وسلم، قال: «من وجد من هذا الوسواس فليقل: آمنت بالله ورسوله ثلاثًا؛ فإن ذلك يذهب عنه ١٠٠٠.

(۱) شرح صحيح مسلم يحيي بن شرف الدين النووى (۱/ ۱۱۹).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن السنى عن عائشة، انظر: كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال (١/ .( 7 &



وهو جواب مريح؛ لأن عدمه يعني الانخراط في سلسلة لا تنتهي من نفس السؤال.

### ٥- تعلق الوسواس بالطهارة وأحكامها:

ومن ذلك ما جاء في السنة: رأيت رسول الله -صلى الله عليه و سلم- بال، ثم نضع فرجه (۱۰ و أخرج النسائي عن الحكم بن سفيان، قال: إن رسول الله - صلى الله عليه و سلم- كان إذا تو ضأ أخذ حفنة من ماء، فقال بها هكذا (وصفه شعبة) نضح بها فرجه.

وفي رواية قال: «رأيت رسول الله -صلى الله عليه وسلم-توضأ، ونضح فرجه» ٠٠٠٠.

ومعنىٰ الانتضاح في الحديث: رش الماء علىٰ الثوب ونحوه، والمراد به: أن يرش علىٰ فرجه بعد الوضوء ماء ليذهب عنه الوسواس

<sup>(</sup>١) صححه الألباني في (صحيح سنن أبي داود ١/ ٩١).

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي (١/ ٨٦)، وصححه الألباني في (صحيح سنن النسائي: ١٣٥).

\*

الذي يعرض للإنسان: أنه قد خرج من ذكره بلل، فإذا كان ذلك المكان نديًا ذهب ذلك الوسواس().

ومن الإجراءات المريحة في هذا الصدد القانون الصارم الذي أجاب به النبي -صلى الله عليه وسلم- قطعًا للوسوسة في الطهارة، وهو حديث عبد الله بن زيد: شكى إلى النبي -صلى الله عليه وسلم- الرجل يخيل إليه أنه يجد الشيء في الصلاة؟ فقال -صلى الله عليه وسلم-: «فلا ينصرف حتى يسمع صوتًا أو يجد ريحًا» (\*\*).

#### ٦- تعلق الوسواس بالصلاة وصحتها:

عن الحارث بن هشام، عن أبيه: أن عمار بن ياسر صلَّىٰ ركعتين فخففهما؛ فقال له عبد الرحمن بن الحارث: "يا أبا اليقظان، أراك قد خففتهما. قال: إني بادرت بهما الوسواس، وإني سمعت رسول الله صلىٰ الله عليه و سلم- يقول: "إن الرجل ليصلى الصلاة ولعله

<sup>(</sup>١) انظر جامع الأصول في أحاديث الرسول (٧/ ١٤١).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، رواه البخاري (١/ ١٩١) ومسلم (١/ ١٨٩).

لا يكون له منها إلا عشرها أو تسعها أو ثمنها أو سبعها أو سدسها» حتى أتى على العدد ١٠٠٠.

فهو أراد أن يبادر لإنهاء صلاته قبل أن يهجمه الوسواس فينقص أجرها.

والوسواس القهري له تعلق بالطلاق ووقوعه، وتعلق الوسواس بولاية القضاء وصحته، وغيرها من المباحث الكثيرة حدًا.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن حبان فی (صحیحه ۱۰/۵).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۷/۲۰).



وفي كل تلك المباحث نصوص من الوحي أو بيان من الفقهاء في تحرير الحكم الشرعي المتعلق بها.

#### المصطلح الثالث: الاضطرابات الجنسية:

#### Sexual disorders

\*(\*

الاضطرابات الجنسية اضطرابات شهيرة الاضطرابات شهيرة الجنس) disorders، لكن هذا اللفظ والمصطلح النفسي (الجنس) بحاجة لمراجعة؛ فهو لفظ مفرغ من القيمة؛ ولهذا دخل فيه حتى أسوأ العلاقات بين البشر بشاعة وانحطاطًا.

ولهذا ورد في صحيفة "شرق تايمز": قال المكتب الأمريكي للإحصاء إن عدد الأسر الأمريكية التي تحوي أزواجًا مثليين، وفقا لاستطلاع عام ٢٠١، ارتفع ليبلغ نحو ٢٠٠, ٥٠٠ أسرة. ويظهر أن الرقم تضاعف مرات ومرات حتى الآن.

وأشار المكتب إلى أن هناك بعض الأخطاء في العملية الإحصائية دفعت المسؤولين إلى مراجعة الأرقام، والخروج بمعدل "مفضل" عند مستوى ٢٤٦, ٤٦٤ ألف أسرة.

وقال (مارتن أوكونيل) رئيس فرع الأسرة في مكتب الإحصاء: إن الأرقام المنقحة لا تزال تظهر الزيادة الهائلة في العدد الإجمالي من الأسر المثلية، أكثر من النتائج في التعداد السابق قبل عقد من الزمان (۱).

ومنظومة المصطلحات منزوعة القيمة - كما أسلفنا - الخادمة للحداثة الغربية هي التي جنى بها العالم وبغيرها كثيرًا من الويلات؛ لأن الجنس أضحىٰ قضية طبيعية؛ فثار السعار، وبلغ من مداه انتشار ما يعرف بحالات الاغتصاب من مظاهر الممارسة المنحرفة؛ حيث نجد في الولايات المتحدة وحدها حوالي ٢٤٠ حالة اغتصاب سنويًا، وهذا تقدير متحفظ أي حوالي ٢٠٠٠ ممالة اغتصاب سنويًا، وهذا تقدير متحفظ أي

#### المنظور المقترح هنا:

<sup>.</sup>http://www.sharqtimes.com/r.\\/\./q...html(\)

McEvoy, A. W. & Brookings, J. B. (۱۹۸٤). If she's raped: (٢)
A book for husbands, fathers and male friends. Holmes
.Beach, FL: Learning Publications

إعادة النظر في ترجمة كلمة (Sex إلى جنس) حيث يقصد بها عندهم المعاشرة الزوجية؛ فلفظ (جنس) الذي ترجمت به الكلمة الإنجليزية (Sex) لفظ لا يحمل المعنى المراد به و لا يعرف عند المتقدمين من أهل العربية هذا الاستعمال البتة، حسب ما أوصلني إليه البحث.

وهذه العملية بين البشر -المعاشرة الزوجية- لها أسماء ومصطلحات أخرى، يفهم منها الموقف الشرعي وأسلوب العلاج بمجرد وضع الاسم العربي.

فالا ضطرابات الجنسية المثلية - مثلا - هي لواط أو سحاق؛ وظاهر لك الحكم الشرعي بمجرد نقل الترجمة بهذه المصطلحات، وهكذا..

### مزيد بيان للمقترح:

- المعاشرة بين الزوجين (جماع، ونكاح) ونحوها.

- المعاشرة بين رجل وامرأة ليسا بزوجين (زنا): قال - تعالىٰ -: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُؤْمِنَتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىٰٓ أَن لَا يَشْرِكُنَ بِاللّهِ شَيْئًا وَلَا يَشْرِقْنَ وَلَا يَقْنُلُنَ أَوْلَا دَهُنَّ وَلَا يَقْنِينَ بِي بِي مُ اللّهِ مَنْ وَلَا يَقْنُلُنَ أَوْلَا يَعْصِينَكَ فِي بِبُهْ مَنْ يَعْمِينَكَ فِي بِبُهْ مَنْ يَعْمِينَكَ فِي بَعْمُ وفِ ﴾ [الممتحنة: ١٢]. وقال -تعالىٰ -: ﴿ فَأَنكِحُوهُنَ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَ ﴾ [النساء: ٢٥].

ونقل المناوي في "التوقيف" والراغب الأصفهاني: «أصل النكاح العقد، ثم استعير للجماع» (١٠٠٠).

- المعاشرة بين رجل ورجل (لواط)، ونحوها:

جاء في لسان العرب قوله: (لاط الرجل لواطًا ولاوط أي: عمل عمل قوم لوط) ". وجاء في الحديث: عن ابن عباس قال: قال رسول

<sup>(</sup>۱) المفردات للراغب (ص۸۲۳)، التوقيف على مهمات التعاريف عبد الرحيم المناوي، (ص: ۷۱۰).

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب (٧/ ٣٩٤).

-8.◆

الله صلى الله عليه و سلم: «من و جدتموه يعمل عمل قوم لوط؛ فاقتلوا الفاعل والمفعول به» ‹›.

### المعاشرة بين أنثى وأنثى (سحاق) ونحوها:

السحاق: وهو إتيان المرأة المرأة. فهو محظور كالزنا، وإن خالفه في حدِّه: لما روي عن النبيِّ صلىٰ الله عليه وسلم: «السحاق زنا النساء بينهن». والواجب فيه التعزير دون الحد؛ لعدم الإيلاج بينهما".

(١) صححه الألباني في (صحيح سنن الترمذي ٤/ ٥٧).

وهذه التسمية (عربي مولد) كما قال المطرزي في (المغرب ١/ ٣٨٦): «وقيل مساحقة النساء لفظ مولد».

<sup>(</sup>۲) الحاوي في فقه الشافعي (۱۳/ ۲۲۶). والحديث: أخرجه الطبراني (۲۲/ ۲۳)، والبيهقي في (شعب الإيمان ٤/ ٣٧٦)، وأبو يعلىٰ (۱۳/ ٤٧٦). قال الهيثمي (٦/ ٢٥٦): «رجاله ثقات»، وله شاهد من حديث أبي موسىٰ الأشعري، رواه الحاكم والبيهقي، ولفظه: قال رسول الله صلىٰ الله عليه وسلم: «إذا أتىٰ الرجل الرجل فهما زانيان، وإذا أتت المرأة المرأة فهما زانيتان». انظر: إتحاف الخيرة المهية (٤/ ٢٦٠).

-ફ્

إلىٰ غير ذلك من مسميات الاضطرابات المتعلقة بهذا المصطلح حين نعيدها للترجمة الصحيحة نجد مقابلاتها العربية تفيدنا بتفهم أكبر لحالة الاضطراب؛ وبالتالي بالموقف الشرعي منه والحكم الديني المرتبط به!

ويعجبني هنا الاستشهاد بعبارة الدكتور عبد العزيز الحربي، في كتابه (لحن القول): «ومقاصد الناس – ولو قبحت – لا تلغي مدلولات الألفاظ الأصلية، وطريقة رفضها لا تكون بالترك؛ بل بإبطال المعنى الفاسد، إلا إذا أبطلها الإسلام، وأمرنا بتركها، كما أمرنا بترك "راعنا"» ((). وهو تأييد إلى أن اللفظة التي تحوي معنى فاسدًا لا بد من رفض المعنى الفاسد فيها، خصوصًا حين يتوافر النص الشرعي بذلك!

وههنا استعمالات مقبولة متداولة، وهي (زنا وجماع وسحاق ولواط ونحوها)، وهي كلها مستخدمة في كلام الناس اليوم، وهي

<sup>(</sup>۱) لحن القول، عبد العزيز بن علي جابر الحربي، ١٤٣١هـ، دار ابن حزم، بيروت – لبنان (ص ٣٤).

أسماء ومصطلحات لها حمولتها المفاهيمية، وهي الترجمة الصحيحة لمعظم الاضطرابات المتصلة بـ ... Sexual الصحيحة لمعظم الاضطرابات المتعلقة بها ومن هنا فلا ينبغي علاج الاضطرابات المتعلقة بها بإهمال تلك المواقف الشرعية المرتبطة بالاصطلاح العربي والاسم الإسلامي.

وحين نحضر هذه الأسماء ونحرر المصطلح؛ سنجد إسهامات كبيرة وكثيرة للعلماء عبر القرون في مواجهة نزوع النفس نحوها وميلها لفعلها، مثل كتاب "الداء والدواء" لابن القيم، وكتاب "كسر الشهوتين" للغزالي، وغيرها. والله أعلم.

### المصطلح الرابع: اضطرابات المراهقة

#### Adolescent disorders

-{•

شاع في كتب علم النفس وعلم نفس النمو في إطلاق مصطلح المراهقة (Adolescence) على المرحلة العمرية الممتدة من البلوغ وحتى سن ٢١ أو ٢٤. فمن تعريفات المراهقة ما يأتي:

- المراهقة (Adolescence): تبدأ بالبلوغ وتنتهي إلىٰ النضج (١٠٠٠).
- المراهقة (Adolescence): تبدأ فترة المراهقة بالبلوغ، وتنتهي بالوصول إلى سن الرشد ".

<sup>(</sup>۱) قاموس علم النفس، حامد عبد السلام زهران، (۱۹۸۷)، عالم الكتب، القاهرة - مصر (ص ۳۰)، حامد عبد السلام وزهران (۱۹۹۵)، علم نفس النمو، عالم الكتب، القاهرة – مصر (ص ۳۲۳).

<sup>(</sup>٢) معجم علم النفس، فاخر عاقل، (١٩٧٩)، دار العلم للملايين، بيروت-لبنان (ص ١٤).

**₹** 

- المراهقة تقع بين مرحلة الطفولة والنضج، وتمتد في الفترة الزمنية (٢٠-١٣)، وتتميز بحدوث تغيرات بدنية ونفسية واجتماعية ٠٠٠.

والحق أن جعل المراهقة مرحلة صادقة على ذلك السن يعد من الترجمة الخاطئة لهذا المصطلح؛ فالمراهق صبي من العاشرة إلى قبل البلوغ، فإذا بلغ لا يسمى مراهقًا بحال، وهذا هو الموافق للغة والنص الشرعي الديني الإسلامي.

والنص الشرعي حين تناول المراحل العمرية، وصنفها، ووضع لها مصطلحاتها ومسمياتها التي تليق بها وتناسبها؛ جعل لتلك الأسماء والمصطلحات أثرًا في كثير من الأحكام والتوجيهات الشرعية، منها -على سبيل المثال-:

<sup>(</sup>۱) معجم مصطلحات الطب النفسي، لطفي الشربيني، (۲۰۰۲)، مركز تعريب العلوم الصحية التابع لمجلس وزراء الصحة العرب (ص٤).

₹•

.(٣٦٧/٣)

مسائل قبول إسلام الصبي، ومسائل الرضاع والحضانة، ومسائل الصلاة والأمر بها والتأديب عليها، ومسائل الولاية على اليتيم.

(١) الفراهيدي، الخليل بن أحمد، العين، دار مكتبة الهلال، القاهرة – مصر

<sup>(</sup>۲) الأزهري، محمد بن أحمد (۲۰۰۱م)، تهذيب اللغة، دار إحياء التراث العربي، بيروت – لبنان (٥/ ٢٦٠).

<sup>(</sup>٣) القالي، أبو علي إسماعيل بن القاسم (١٣٩٨هـ)، الأمالي، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان (٣/ ٣٩).

<sup>(</sup>٤) ابن فارس، أحمد بن فارس (١٣٩٩هـ)، معجم مقاييس اللغة، دار الفكر، بروت – لبنان (٢/ ٤٠٥).

-K

ويقول الزمخشري في "أساس البلاغة": «صبي مراهق؛ مدان للحلم» في "المغرب"، وهي ذاتها عبارة المطرزي الخوارزمي في "المغرب"، والزبيدي في "تاج العروس"، والفيومي في "المصباح المنير" في

أما في السنة المطهرة، فقد وردت هذه المادة مرادًا بها المرحلة العمرية في مواضع متعددة من الأحاديث والآثار، ونسوق منها مواضع صريحة في إرادة المرحلة العمرية وفق ما قررناه:

الموضع الأول: عن أنس بن مالك رضي الله عنه ("): أن النبي - صلى الله عليه وسلم- قال لأبي طلحة: «التمس لي غلاما من

<sup>(</sup>۱) الزمخشري، جار الله محمود بن عمر (۱۶۱۹هـ)، أساس البلاغة، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان (۱/ ٤٠٠).

<sup>(</sup>۲) المغرب في ترتيب المعرب، مكتبة أسامة بن زيد، ناصر بن عبد الله الخوارزمي المطرزي، (۱۳۹۹هـ)، حلب – سوريا (۱/ ٣٥٥)، و تاج العروس من جواهر القاموس، محمد بن المرتضىٰ الزبيدي، (۱٤٠٩هـ)، وزارة الإعلام بالكويت (۲۰/ ۳۸۳). والمصباح المنير، أحمد بن محمد الفيومي، (۱۹۸۷م)، مكتبة لبنان، بيروت – لبنان (مادة رهق).

<sup>(</sup>٣) قال الذهبي: (أنس قد خدم النبي -صلىٰ الله عليه وسلم- قبل أن يحتلم، وقبل جريان القلم). سير أعلام النبلاء، مؤسسة الرسالة، بيروت - لبنان

غلمانكم يخدمني؛ حتى أخرج إلى خيبر». فخرج بي أبو طلحة مردفي، وأنا غلام راهقت الحلم، فكنت أخدم رسول الله -صلى الله عليه وسلم- إذا نزل (٠٠).

الموضع الثاني: أثر عفيف بن عمرو الكندي رضي الله عنه، قال: كنت امرًا تاجرًا، وكنت صديقًا للعباس بن عبد المطلب في الحاهلية، فقد مت لتجارة فنز لت على العباس بن عبد المطلب بمنى، فجاء رجل فنظر إلى الشمس حين مالت، فقام يصلي، ثم جاءت امرأة فقامت تصلي، ثم جاء غلام حين راهق الحلم فقام يصلي، فقلت للعباس: من هذا؟ فقال: هذا محمد بن عبد الله بن عبد المطلب، ابن أخي، يزعم أنه نبي، ولم يتابعه على أمره غير هذه المرأة، وهذا الغلام، وهذه المرأة خديجة بنت خويلد امرأته، وهذا الغلام ابن عمه علي بن أبي طالب. قال عفيف الكندي وهذا الغلام ابن عمه علي بن أبي طالب. قال عفيف الكندي وهذا الغلام ابن عمه علي بن أبي طالب. قال عفيف الكندي

.(777/177).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۸۹۳).

\*(\*

وأسلم و حسن إسلامه -: «لوددت أني كنت أسلمت يومئذ؛ فيكون لى ربع الإسلام» (١٠).

الموضع الثالث: أثر عبد الله بن عباس أنه قال: صلّىٰ رسول الله -صلىٰ الله عليه و سلم- بمنىٰ إلىٰ غير جدار، فجئت راكبًا علىٰ حمار لي، وأنا يومئذ قد راهقت الاحتلام، فمررت بين يدي بعض الصف، فنزلت وأرسلت الحمار يرتع، ودخلت مع الناس، فلم ينكر ذلك على أحد (").

ونوضح هنا ما حصل في نقل المراهقة، حيث نقل مصطلح (Adolescence) كما هو في اللغة الإنجليزية، وهو مصطلح موضوع لمرحلة الانتقال من البلوغ إلى النضج الجنسي؛ وتوصف تلك المرحلة في الكتب الغربية بالاضطراب و السفه والخفة؛ فلما أريد نقل هذا المصطلح وجد المترجمون والنقلة أنه يتفق مع

<sup>(</sup>۱) رواه الحاكم في (المستدرك ٢٠١/٣)، وقال: «صحيح الإسناد ولم يخرجاه». وسكت عنه الذهبيّ.

<sup>(</sup>۲) رواه البيهقي في الكبرئ (۲/ ۲۷۳)، وهو في البخاري (٤/ ٧) بلفظ (ناهزت الاحتلام).

كلمة: الرهق؛ وهي: السفه، والخفة، وركوب الشر .. فنقل المصطلح؛ وسهل انتزاع كلمة (مراهقة) من الرهق؛ اسما للمرحلة؛ فكل من يمر بهذه المرحلة: مراهق، والمرحلة: المراهقة، ثم أخذ كل ما في تلك الكتب عن (Adolescence)، وطبق علىٰ مسمىٰ "مرحلة المراهقة" ...

وفي هذه الطريقة التي ترجمت بها التسمية لهذه المرحلة خطأ يوضحه ما يأتي:

- المصطلح الغربي: (Adolescence) معناه: (الانتقال لمرحلة الرشد، أو النضج الجنسي). وليس معناه: السفه والخفة، ولو سلمنا جدلا أن معناه السفه والخفة؛ فإن هذا معناه في اللغة: الرَّهَق، وليس المراهقة.

<sup>(</sup>۱) وانظر في ذلك: كتب علم نفس النمو، والكتب والدراسات العربية عن المراهقة، وخذ مثالا وقع في يدي أثناء تحبير هذه الأسطر: المفدئ، عمر بن عبد الرحمن، ١٤١٣ه، في دراسة عن إشباع احتياجات الشباب في دول الخليج، من منشورات مكتب التربية بدول الخليج (ص٩٣)، وغيرها كثير من الدراسات.

-K

- العرب يقولون: رجل به رَهَق، لكنهم لا يقولون: رجل مراهق البتة!

والفعلان (رَهَقَ) و(رَاهَقَ) فعلان متغايران؛ الأول: ثلاثي يدل على الطيش والسفه، والثاني: رباعي معناه: مقاربة البلوغ. فالفرق واضح في قول العرب: رجل به رَهَق أي سفه، وقولهم: غلام مُرَاهِق أي مقارب للبلوغ (۱۰).

- المباينة وانقطاع العلاقة بين المعنى اللغوي والاصطلاحي؛ الأمر الذي أجمعت مجامع اللغة العربية على رفض المصطلح المتسم به.
- تصريح العلماء الذين و ضعوا المو سوعة الفقهية الكويتية؛ حيث قالوا: (المراهقة: مقاربة البلوغ، وراهق الغلام والفتاة مراهقة: قاربا البلوغ ولم يبلغا، ولا يخرج

<sup>(</sup>۱) انظر: القاموس المحيط، مادة: رهق (۱۱۷۸)، تعرف كيف يفرق أهل العربية بين رهق وراهق.

**₹** 

المعنى الاصطلاحي عن المعنى اللغوي؛ وجهذا تكون المراهقة والبلوغ لفظين متباينين) ١٠٠٠.

- توارد العلماء في الشريعة واللغة على إطلاق مصطلح المراهقة على مرحلة أخرى ليست هي مرحلة البلوغ، كما سبق بيانه.

وبهذا يتبين لنا الخطأ الذي وقع في ترجمة هذا المصطلح ٠٠٠٠.

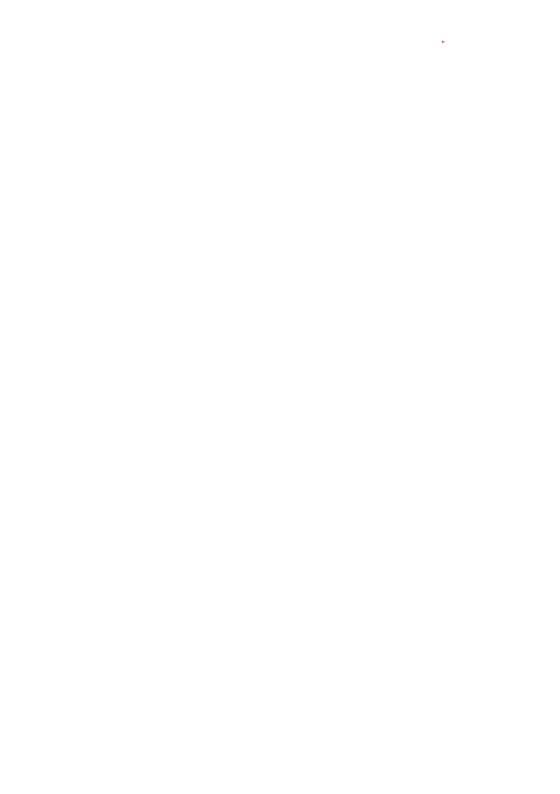
وفي مثل هذا يقول الدكتور عبد الوهاب المسيري رحمه الله: «إن معظم تعاريفنا للظواهر الإنسانية تستند إلى تعريفات الغرب وهو وتجاربه، فنحن نستورد كثيرًا من مصطلحاتنا من الغرب، وهو ما يبين إيماننا بمركزية الغرب، وعالميته»(").

(۱) الموسوعة الفقهية (۱٤١٤هـ)، من منشورات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بالكويت، دار الصفوة، القاهرة - مصر، حرف الباء (بلوغ) (۸/ ۱۸۷).

<sup>(</sup>٢) للاستزادة الرجوع لكتاب: (دعه فإنه مراهق) للمؤلف.

<sup>(</sup>٣) العلمانية الجزئية والشاملة، عبد الوهاب المسيري، (١٤٢٦هـ) دار الشروق القاهرة، مصر (١/٥٩).

ومن هنا فإن الاضطرابات النفسية المتعلقة بالمراهقة ينبغي أن لا تعامل بعيدًا عن هذه النظرة العربية الإسلامية التي تجعل البالغ مكلفًا، وتجعل المراهق صبيًا لم يبلغ الأمر الذي يؤثر في التعامل مع مشكلات الأطفال والشباب بعلمية شرعية متزنة، تضع كل شيء في نصابه الصحيح .. والله أعلم.



في نهاية هذه الجولة المصطلحية، والتي وقفنا فيها على محطات ثلاث:

الأولى: التأسيس للعلاقة بين المصطلح النفسي والمصطلحي القرآني برؤية تبدأ بوضع رؤيتنا الخاصة في العلوم النفسية، ثم ننعطف إلى التثاقف مع الآخر ثانيًا، لننفتح على كافة الثقافات الجادة التي تبحث في قضايا النفس، بحيث نلج قضايا النفس من باب المصطلح؛ فهو باب كل علم.

الثانية: مررنا فيها بنماذج تطبيقية لمصطلحات قرآنية لم ترد في العلوم النفسية، ورأينا كيف أنها تقدم إضافات نوعية في حق النفس الإنسانية لا ينبغي للمشتغل بالعلوم النفسية في ثقافتنا إهمالها.

الثالثة: وقفنا فيها على مصطلحات نفسية، لا يمكن قبول كل مفاهيمها دون إحضار المفهوم القرآني لها المنسجم مع ثقافتنا، رأينا بأن المستر شد العربي والمسلم لا ينبغي تشخيصه وعلاجه وإرشاده بدون إحضار ثقافته العربية والإسلامية.

إننا في محطة تاريخية لابدلنا أن ندفع بالثقافة النفسية التي نمتحها من الذات ومن ممتلكاتنا وبلغتنا، بأسلوب قادر على الانفتاح مع الآخر، أسلوب يتصل بالسماء، مع وعيه بأنه واقف على الأرض.

فالعلوم النفسية الغربية بالذات كانت خلاصتها في حقيقة النفس هو شعار "الإنسان ذلك المجهول"، وهو ما يثبت أن التقدم اليوم فعلا تحقق في الجوانب المادية والتشريحية الحسية المتعلقة بالإنسان فحسب. وهي نتيجة طبيعية -كما يشير محمد رشاد خليل-؛ لأن النفس الإنسانية غيب تحتاج إلىٰ نص ووحي وتوقيف.

وبهذا -أيضا - يعلم الباحثون والمختصون في العلوم النفسية من العرب والمسلمين أنه لا مفر من الجهد العلمي البحثي الجاد والشاق حتى نؤ سس علومنا النفسية ونظرياتها المستقلة المنفتحة على كافة الثقافات ﴿وَيَقُولُونَ مَتَى هُوَ قُلُ عَسَى آنيكُونَ قَرِيبًا ﴾ [الإسراء: ٥١].

- ۱- أساس البلاغة، جار الله محمود بن عمر الزمخشري
   ۱ (۱۹ هـ)، دار الكتب العلمية، بير وت لبنان.
- ۲- الإسلام بين الشرق والغرب، على عزت بيقوفيش،
   مؤسسة بافاريا ألمانيا، ١٩٩٧م.
- ٣- الإسلام وعلم النفس، لنزار العاني، من مطبوعات
   المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ١٤٢٩هـ.
- ٤- إشكالية المصطلح في الفكر العربي، علي إبراهيم
   النملة،١٤٣١هـ، بيسان، بيروت لبنان.
- ٥- الأمالي، أبو علي إسماعيل بن القاسم القالي،
   ١٣٩٨هـ) دار الكتب العلمية، بيروت لبنان.
- ٦- الإنسان ذلك المجهول ألكسس كاريل مكتبة المعارف بيروت، تعريب: أسعد فريد.

- ٧- تاج العروس من جواهر القاموس، محمد بن المرتضىٰ
   الزبيدي (٩٠٤ هـ)، وزارة الإعلام بالكويت.
- ۸- التربية الإسلامية عند أبي الحسن الندوي، محب الدين
   أبو صالح، دار ابن كثير، دمشق سوريا، ١٤٢٣هـ.
- ٩- تهذیب اللغة، محمد بن أحمد الأزهري، (٢٠٠١م)،
   دار إحیاء التراث العربی، بیروت لبنان.
- ١٠ دور الفلسفة المعاصرة في العلاجات النفسية، لمحمد
   عباس يوسف، دار غريب للطباعة والنشر، القاهرة، ٢٠٠٦.
- ١١-الدين في مواجهة العلم، لوحيد الدين خان، دار النفائس.
- 17 الدين والصحة النفسية، لآزاد علي إسماعيل، من مطبوعات المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ١٤٣٥هـ.
- 17-صياغة العلوم الاجتماعية صياغة إسلامية، لإسماعيل الفاروقي، من مطبوعات المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 18.9

-{·

18 - الطب النفسي المعاصر، أحمد عكاشة، الأنجلو المصرية، القاهرة - مصر.

10-علم النفس الحديث من منظور إسلامي، مالك بدري، ضمن أعمال مؤتمر المنهجية الإسلامية والعلوم السلوكية والتربوية، ١٤١٢هـ.

17 - علم النفس في التراث الإسلامي، إشراف: محمد عثمان نجاتي، وعبد الحليم محمود، مطبوعات المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ٢٠٠٨.

۱۷ - علم نفس النمو، حامد عبد السلام زهران (۱۹۹۵)، عالم الكتب، القاهرة - مصر.

۱۸ - العلمانية الجزئية والشاملة، عبد الوهاب المسيري، ١٨ - العلمانية الجزئية والشاملة، عبد الوهاب المسيري، ١٤٢٦ هـ)، دار الشروق، القاهرة - مصر.

١٩ - العلوم الاجتماعية ومشكلة القيم: تأصيل الصلة، محمد الفقيه، ٢٠٠٧، دار المعرفة، الرباط - المملكة المغربية.

4



• ٢-على طريق المدرسة العربية للعلوم النفسية، محمد أحمد النابلسي، • ١٠، مجلة شبكة العلوم النفسية العربية، العدد ٢٧-٢٨، صيف وخريف.

٢١ - العين، الخليل بن أحمد الفراهيدي، دار مكتبة الهلال، القاهرة - مصر.

٢٢-الفلسفة المادية وتفكيك الإنسان، المسيري
 عبد الوهاب، ١٤٢٣هـ، دار الفكر المعاصر، بيروت – لبنان.

٢٣-قاموس علم النفس، حامد عبد السلام زهران،(۱۹۸۷) عالم الكتب، القاهرة - مصر.

٢٤ - قول في المصطلح، الشاهد البوشيخي، ١٤٢٢هـ، مجلة دراسات مصطلحية، تصدر عن معهد الدراسات المصطلحية بجامعة سيدي محمد عبد الله بفاس، كلية الآداب والعلوم الاجتماعية. العدد الأول.

٢٥- كتاب النفس لأرسطو طاليس ترجمة أحمد الأهواني،

-g/•

المركز القومي للترجمة ٢٠١٥

٢٦-لحن القول، تصويب وتغليط لألفاظ وجمل شائعة، عبد العزيز بن علي جابر الحربي، ١٤٣١هـ، دار ابن حزم، بيروت - لبنان.

۲۷-اللغة والمجاز، لعبد الوهاب المسيري، الشروق،
 القاهرة – مصر، ۲۰۱۰.

٢٨-مشكلات ترجمة المصطلحات في علم النفس،
 لعبد الناصر السباعي، ضمن أعمال ندوة قضايا المصطلح في
 الآداب والعلوم الإنسانية، ٢٠٠٠م.

٢٩ - المصباح المنير، أحمد بن محمد الفيومي، (١٩٨٧م)،
 مكتبة لبنان، بيروت - لبنان، (مادة رهق).

• ٣- المطابقة والاختلاف، بحث في نقد المركزيات الثقافية، عبد الله إبراهيم، ٤ • • ٢، المؤسسة العربية للدراسات، بيروت لبنان.

-{·

٣١ – معارج القدس في مدارج معرفة النفس، للإمام الغزالي، دار كير انيس تونس، ٢٠١٤.

۳۲-معجم علم النفس، دار العلم للملايين، فاخر عاقل، (۱۹۷۹)، بيروت - لبنان.

٣٣-معجم مصطلحات الطب النفسي، لطفي الشربيني، (٢٠٠٢)، مركز تعريب العلوم الصحية التابع لمجلس وزراء الصحة العرب.

٣٤-معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس (١٣٩٩هـ)، دار الفكر، بيروت – لبنان.

٣٥-المغرب في ترتيب المعرب، ناصر بن عبد الله الخوارزمي المطرزي، (١٣٩٩هـ)، مكتبة أسامة بن زيد، حلب - سوريا.

٣٦ - مفهوم الإنسان في القرآن: قراءة في كتاب "مبدأ الإنسان الطيب"، بوعزة، مجلة دعوة الحق العدد ٣٤٢، ١٤١٩ هـ.

-{·

٣٧-"تصنيف المراحل العمرية"، لعبد الله الطارقي، نشر مركز قراءات، ١٤٣٧هـ.

٣٨-الموسوعة الفقهية (١٤١٤هـ)، من منشورات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بالكويتش، دار الصفوة، القاهرة، مصر، حرف الباء (بلوغ).

٣٩- نظرات في تعريب العلوم الصحية وأهميته في المصطلح الصحي في التراث، الشاهد البوشيخي، ٢٠٠٨، مبدع، فاس المغرب.



## مصادر أخرى:

Y-McEvoy, A. W. & Brookings, J. B. (۱۹۸٤). If she's raped: A book for husbands, fathers and male friends. Holmes Beach, FL: Learning Publications.

## تم بحمد الله تعالى

كتابات الدكتور عبد الله الطارقي حول المصطلح النفسي اجتهاد في الاتجاه الصحيح، أعدّه لبنةً أولى نحو تأسيس مراجع تثري المكتبة النفسانية العربية وعونًا لجيل من الأساتذة والأطباء والطلبة.

## د.جمال التركي

كتاب «كل نفس» تتبع عددًا من المصطلحات النفسية وتناولها بالنقد والتمحيص، وعرض لها بدائل إسلامية بطريقة علمية ومنطقية.

أ.د.صالح الصنيع



